
177
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Teatro e artivismo indígena 
de Jaider Esbell para uma 

educação decolonial

Karen Kywsy Barroso de Sales1

Paulo Reis Nunes2

1.  Karen Barroso é roraimense do extremo norte do Brasil. Mestra em Comunica-
ção, Territorialidades e Saberes Amazônicos (UFRR), licenciada em Teatro (UnB) e 
bacharela em Biologia (UFRR). Professora de Artes/Teatro no projeto EJA, atuando 
na Terra Indígena Yanomami (UFRR).

2. Paulo Reis Nunes é goiano do centro-oeste do Brasil. Doutor em Artes Visuais 
(UnB), é docente de Artes/Teatro/Dança no Instituto Federal de Educação, Ciência 
e Tecnologia de Goiás (IFG), atuando desde o Ensino Médio Técnico ao Mestra-
do ProfArtes. Possui licenciatura em Artes Cênicas e Dança (UFG). Foi professor 
formador UAB na licenciatura em Teatro da UNB e integra aos grupos de pesquisa 
InComum (IFG) e LAPIAC (UFG)



178
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Resumo |

Este artigo busca refletir sobre o artivismo de Jaider 

Esbell como inspiração para uma metodologia de ensino de 

teatro baseada nos estudos sobre decolonialidade. A partir 

da necessidade de romper com epistemologias eurocêntricas 

e valorizar os saberes indígenas, propõe-se a utilização do 

teatro como prática pedagógica que fomente o pensamento 

crítico, a desconstrução de estereótipos e a construção de 

um ambiente educativo intercultural. O objetivo da pesquisa é 

realizar uma provocação a partir das obras e da atuação de 

Esbell, em que o teatro passa a ser um espaço de resistência, 

permitindo que estudantes vivam a cosmovisão indígena 

e se engajem em processos de criação artística alinhados 

à educação antirracista e decolonial. Como metodologia, 

usamos a pesquisa bibliográfica e documental, dialogando com 

a Lei 11.645/08, a Base Nacional Comum Curricular, e com 

os desafios de sua implementação, destacando o ensino do 

teatro na superação dessas limitações e na promoção de uma 

educação mais justa e plural. Como resultado, percebemos 

que o artivismo indígena, entendido como a interseção entre 

Arte e Ativismo, se apresenta como uma abordagem potente 

para transformar o ensino, romper estereótipos, promovendo a 

afirmação identitária e o enfrentamento ao racismo estrutural.

PALAVRAS-CHAVE: Artivismo indígena; Educação 

decolonial; Teatro.

Abstract |

This article seeks to reflect on Jaider Esbell’s artivism 

as inspiration for a theater teaching methodology based on 

studies on decoloniality. Based on the need to break with 

Eurocentric epistemologies and value Indigenous knowledge, 

we propose the use of theater as a pedagogical practice that 



179
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

fosters critical thinking, the deconstruction of stereotypes, 

and the construction of an intercultural educational 

environment. The objective of the research is to conduct 

a provocation based on Esbell’s works and performance, 

in which theater becomes a space of resistance, allowing 

students to experience the indigenous worldview and engage 

in artistic creation processes aligned with anti-racist and 

decolonial education. As a methodology, we use bibliographic 

and documentary research, dialoguing with Law 11.645/08,  

Common National Curriculum Base, and the challenges of 

its implementation, highlighting the teaching of theater in 

overcoming these limitations and promoting a fairer and more 

plural education. As a result, we realized that the Indigenous 

artivism, understood as the intersection between Art and 

Activism, presents itself as a powerful approach to transform 

teaching, break stereotypes, promoting identity affirmation 

and confronting structural racism.

KEYWORDS: Indigenous artivism; Decolonial education; 

Theatre.



180
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

INTRODUÇÃO

Pai Nosso que estás nos céus, neste dia 

19 de abril, nos livre das professoras e 

professores que pintam seus alunos com 

canetinhas hidrocor. Nos livre das escolas 

que colocam cocares de papel nas crianças. 

Pai Nosso que estás nos céus, não deixem 

as professoras ensinarem para as crianças 

que o Dia do Índio é uma homenagem aos 

povos originários. Mantenha longe de nós 

aqueles que repetem as palavras: Índio, 

Oca, Tribo, Selvagem, Pureza e Exótico. 

Afaste de nós os “bu-bu-bu” feito com a 

mão na boca. Senhor, perdoe aqueles que, 

por desconhecimento, nos fazem uma 

imagem estereotipada. Mas livre-os do 

desconhecimento e do preconceito que 

os fazem acreditar que ainda somos os 

indígenas de 1500. Amém!

Denilson Baniwa apud Vieira (2019)
3

A “oração” de Denilson Baniwa é um aviso premonitório para 

nós, professores e professoras, especialmente aqueles que 

atuam no ensino de Artes e têm uma relevante importância 

na formação social do indivíduo. É um chamado para “aldear o 

ensino” e “reflorestar o pensamento”, substituindo as narrativas 

3. VIEIRA, Bárbara Muniz. Indígenas lançam campanha contra estereótipos para o 
Dia do Índio: ‘Não precisamos de outras pessoas para nos definirem’. G1 SP, 2019. 
Disponível em: https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/04/19/indigenas-
-lancam-campanha-contra-estereotipos-para-o-dia-do-indio-nao-precisamos-de-ou-
tras-pessoas-para-nos-definirem.ghtml. Acesso em: 14 dez. 2025.

https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/04/19/indigenas-lancam-campanha-contra-estereotipos-p
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/04/19/indigenas-lancam-campanha-contra-estereotipos-p
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2019/04/19/indigenas-lancam-campanha-contra-estereotipos-p


181
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

hegemônicas por uma educação que celebre a pluriversidade 

dos saberes indígenas e tradicionais, rompendo com a visão 

eurocêntrica ainda amplamente reproduzida nas escolas 

brasileiras.

Nesse contexto, a obra artística e o Teatro surgem como 

caminhos fundamentais para questionar e ressignificar a 

educação, especialmente quando tomamos como referência 

o artivismo de Jaider Esbell, fazendo de sua obra de arte um 

momento de ato político de existência e resistência.

Jaider Esbell (1979-2021), artista, escritor e ativista macuxi, 

foi uma importante voz na denúncia do apagamento histórico 

e na reafirmação da contemporaneidade dos povos indígenas. 

Seu trabalho transitou entre a literatura, as artes visuais e as 

performances, sempre carregando a marca de um pensamento 

decolonial, que não somente denuncia, mas propõe novas 

formas de existência e resistência. Inspirar-se em sua produção 

artística para o ensino de Teatro significa transformar a sala de 

aula em um espaço de resistência, onde o fazer teatral não seja 

um mero reprodutor de cânones europeus, mas um território 

de disputa e de afirmação de epistemologias indígenas.

Sabe-se que, historicamente, a linguagem teatral foi utilizada 

como um dispositivo de dominação cultural, especialmente 

pelos jesuítas, que o empregaram na catequização e assimilação 

forçada dos povos indígenas. As encenações serviram 

para impor valores cristãos e europeus, eliminando saberes 

originários e reforçando a lógica colonial.

No entanto, a cena teatral contemporânea também pode ser 

um espaço de insurgência e artivismo indígena. Neste sentido, 

Luis Quesada (2019) explica que o artivismo – interseção entre 

arte e ativismo – pode ressignificar imaginários e combater 

preconceitos. No caso do artivismo indígena de Jaider Esbell, 

a arte torna-se um ato político, desestabilizando estruturas 

coloniais e promovendo a valorização das narrativas indígenas.

Sobre o ativismo na arte, destacam-se dois tipos: o in-

dígena e o indigenista. O artivismo indígena consiste no 

estudo teórico das obras e manifestações artísticas de 



182
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

teor político realizadas por indivíduos indígenas, como 

por exemplo o artista indígena da etnia makuxi Jaider 

Esbell. Por outro lado, o artivismo indigenista considera 

a análise das obras de artistas não indígenas que se 

envolvem com as questões políticas que versam sobre 

os povos indígenas, atuando como aliados das causas 

políticas indígenas em suas criações (Quesada, 2019, 

p. 05).

 A invisibilização dos povos indígenas na sociedade brasileira 

reflete-se diretamente no ambiente escolar, predominantemente 

nas aulas de Artes, reduzindo os saberes ancestrais, as culturas, 

as etnias, as línguas, em desenhos, colagens, músicas e danças 

estereotipadas, incentivadas por uma data comemorativa para 

se lembrar do “dia do índio”.

Apesar da diversidade cultural e linguística, das lutas 

sociais de enfrentamento antirracista e de pequenos avanços 

na formação de professores, muitos alunos indígenas não se 

sentem representados ou valorizados quando o tema surge 

em sala de aula. Pelo contrário, abordagens superficiais e 

padronizadas, solicitações descontextualizadas sobre sua 

etnia, língua e cultura frequentemente reforçam preconceitos, 

transformando tais datas comemorativas em momentos de 

constrangimento.

Kabengele Munanga (2020) reflete que a permanência 

desses estereótipos é resultado do racismo estrutural, que 

naturaliza desigualdades e inviabiliza o reconhecimento pleno 

das diversas matrizes culturais que compõem o Brasil. Para 

combater essa invisibilização, é fundamental que a escola se 

torne um espaço de afirmação identitária e de memória, papel 

que o teatro pode cumprir potentemente.

Neste sentido, este artigo propõe uma metodologia 

de ensino de teatro inspirada no artivismo de Jaider Esbell, 

entendendo sua produção como um ato de resistência, 

educação e transformação. A partir de suas obras, analisamos 

como a prática teatral pode reconfigurar imaginários, fortalecer 

a identidade indígena e promover uma educação antirracista 

e decolonial. A integração do artivismo indígena ao contexto 



183
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

educacional não é somente uma escolha metodológica, mas um 

compromisso ético com a valorização dos saberes indígenas 

e com a desconstrução das hierarquias coloniais que ainda 

regem o ensino de artes no Brasil.

É relevante destacar que essa abordagem se fortalece com 

diretrizes educacionais como a Lei 11.645/2008, que estabelece 

a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira 

e indígena nas escolas. No entanto, sua implementação ainda 

enfrenta desafios, como a resistência de alguns setores 

educacionais, a insuficiência de materiais didáticos apropriados 

e a falta de formação específica para educadores.

Além disso, a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) 

impõe limitações pedagógicas que dificultam uma abordagem 

mais ampla e profunda dessas temáticas, além de uma análise 

pela ótica do colonizador. Diante desse cenário, o teatro surge 

como uma linguagem pedagógica versátil, capaz de engajar os 

alunos em um processo de aprendizado que combina expressão 

artística, empatia e reflexão crítica.

Por meio de atividades teatrais inspiradas na produção 

artística de Esbell, espera-se que os alunos vivenciem a 

cosmovisão indígena, desconstruam preconceitos e reflitam 

sobre as dinâmicas interculturais de maneira crítica e engajada. 

No Brasil, onde a diversidade dos povos indígenas é tão 

marcante, integrar o artivismo ao ensino de teatro é uma forma 

de valorizar e amplificar vozes historicamente marginalizadas, 

preparando as futuras gerações para atuar em um mundo 

mais justo, diverso e consciente. Em suma, este artigo busca 

contribuir para a construção de práticas pedagógicas inclusivas 

e transformadoras, alinhadas ao compromisso de promover 

uma educação antirracista e decolonial.

1. POLÍTICAS EDUCACIONAIS E DIVERSIDADE INDÍGENA NO 
CURRÍCULO ESCOLAR

Historicamente, o currículo escolar brasileiro reflete 

epistemologias coloniais, marginalizando saberes indígenas e 

afro-brasileiros. A Constituição de 1988 garante os Direitos 

Culturais (Art. 215, § 1º), mas sua efetivação encontrou 



184
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

resistência, resultando em um processo lento de inclusão das 

culturas indígenas e afro-brasileiras na educação.

Um marco nesse contexto foi a promulgação da Lei n.º 

10.639/03, posteriormente ampliada pela Lei n.º 11.645/08, que 

tornou obrigatória a inclusão da história e cultura afro-brasileira e 

indígena nos currículos do ensino fundamental e médio. Assim, 

os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos 

povos indígenas brasileiros devem ser ministrados no âmbito de 

todo o currículo escolar, em especial nas áreas de educação 

artística, de literatura e história brasileira (Brasil, 2008).

Denis Mota (2023) defende que, nesse contexto, a BNCC 

surge como um documento orientador da educação básica, 

prevendo competências e habilidades essenciais para o ensino 

em todo o Brasil. Enquanto a BNCC define diretrizes gerais, 

os currículos adaptam essas diretrizes às particularidades 

locais, respeitando a autonomia de cada sistema e escola. 

Teoricamente, isso permite a inclusão de metodologias de 

ensino, abordagens pedagógicas e formas de avaliação que 

considerem a diversidade local.

Seguindo a BNCC (2017), a linguagem de teatro tem 

como competências específicas para o ensino fundamental 

os seguintes objetivos: explorar, conhecer, fruir e analisar 

criticamente práticas e produções artísticas e culturais do 

seu entorno social, dos povos indígenas, das comunidades 

tradicionais brasileiras e de diversas sociedades, em distintos 

tempos e espaços, para reconhecer a arte como um fenômeno 

cultural, histórico, social e sensível a diferentes contextos e 

dialogar com as diversidades.

Assim, de acordo com a BNCC, nos anos iniciais do 

Ensino Fundamental (1° ao 5° ano), dentre as 26 habilidades 

apresentadas nessa etapa do ensino, a temática indígena 

aparece somente no currículo de Arte, na Unidade Temática 

de Artes Integradas, como Objetos de Conhecimento em 

Patrimônio Cultural, buscando Habilidades em:

(EF15AR25) - Conhecer e valorizar o patrimônio cultural, 

material e imaterial, de culturas diversas, em especial 



185
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

a brasileira, incluindo-se suas matrizes indígenas, africa-

nas e europeias, de diferentes épocas, favorecendo a 

construção de vocabulário e repertório relativos às di-

ferentes linguagens artísticas (BNCC, 2017, p. 203).

Já nos anos finais ou segunda fase do Ensino Fundamental 

(6° ao 9° ano), das 35 habilidades, a temática indígena aparece 

também no currículo de Arte, seguindo a mesma estrutura, 

e pode-se perceber uma certa deficiência sobre a temática 

indígena no próprio livro feito para direcionar a educação no 

país.

(EF69AR34) - Analisar e valorizar o patrimônio cultural, 

material e imaterial, de culturas diversas, em especial 

a brasileira, incluindo suas matrizes indígenas, africanas 

e europeias, de diferentes épocas, e favorecendo a 

construção de vocabulário e repertório relativos às di-

ferentes linguagens artísticas (BNCC, 2017, p. 211).

Segundo Thiago Cavalcante (2020), essa deficiência 

curricular deixa uma defasagem no processo de ensino-

aprendizagem, promovendo o aumento de mazelas sociais e a 

exclusão das classes menos favorecidas, principalmente entre 

os jovens na idade escolar. Visto que a sociedade é dinâmica, 

a educação também precisa se adaptar constantemente 

para acompanhar e atender às demandas dessa natureza em 

constante transformação, para que assim possamos alcançar 

uma educação antirracista.

É importante problematizar o uso do termo “explorar” nos 

documentos oficiais, especialmente quando aplicado às culturas 

afro-brasileiras e indígenas. No contexto colonial brasileiro, 

“explorar” historicamente remete à extração, apropriação e 

dominação. Assim, uma leitura decolonial exige ressignificar 

o termo, entendendo-o não como uso instrumental da cultura 

do outro, mas como aproximação ética, dialógica e respeitosa. 

Em vez de “explorar”, torna-se necessário cultivar práticas 

educativas baseadas em encontro, reciprocidade e cuidado, 

em consonância com perspectivas interculturais críticas.



186
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Embora a Base Nacional Comum Curricular reconheça a 

necessidade de uma educação diversa, sua abordagem sobre 

as matrizes indígenas ainda é limitada, superficial e genérica. 

Isso faz com que cada professor ou professora aborde o 

“tema indígena” conforme seu entendimento, aproximação ou 

interesse pessoal.

Segundo Gersem Baniwa (2019), a escola não indígena é 

espaço de reprodução de preconceitos acerca das populações 

indígenas, justamente porque não consegue tratar do tema da 

diversidade de maneira adequada, resultando em um currículo 

monocultural e excludente, que muitas vezes se limita a 

abordar a cultura indígena de maneira superficial, focando em 

celebrações como o Dia do Índio.

Nessa perspectiva, a imagem da cultura indígena é fixada 

em um passado folclórico e exótico, desconsiderando sua 

relevância contemporânea. Assim, a escola desempenha um 

papel ambíguo: ao mesmo tempo em que pode reproduzir 

preconceitos, ela também pode se tornar um espaço 

de resistência e transformação. Para isso, é essencial 

adotar práticas pedagógicas decoloniais que promovam o 

reconhecimento e a valorização das epistemologias indígenas 

e afrodescendentes, resgatando a pluralidade cultural e 

combatendo a visão eurocêntrica hegemônica que ainda 

domina as matrizes educacionais.

Nesse sentido, Baniwa afirma que a BNCC necessita 

contemplar a transformação contida em propostas de Educação 

intercultural em andamento em muitas universidades brasileiras, 

sendo “necessária uma clara afirmação da contemporaneidade 

dos saberes e da existência dos povos e de suas culturas. A 

diversidade precisa ser tratada como um elemento epistêmico 

e político ou como possibilidade de transformação social” 

(Baniwa, 2019, p. 48).

Segundo Arliene Pereira e Symon de Souza (2021), para 

o currículo ser verdadeiramente inclusivo – abrangendo 

perspectivas indígenas e promovendo a compreensão e 

aceitação da diversidade – ele precisa ser desenvolvido com 

uma base sólida, incluindo a participação ativa dessas vozes 



187
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

desde o início, com o objetivo claro de criar um currículo 

nacional que atenda a essa finalidade.

Portanto, para cumprir essa função, é necessário repensar 

metodologias, didáticas e pedagógicas, de modo a valorizar 

a diversidade e permitir que os diferentes e desiguais se 

sintam acolhidos, respeitados, reconhecidos e pertencentes 

ao ambiente escolar. Para Baniwa (2019), não basta garantir 

acesso e praticar tolerância; é essencial criar condições reais 

de convivência intercultural e interétnica na escola.

2. DECOLONIALIDADE E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA

A colonialidade, conforme Walter Mignolo (2017) e Aníbal 

Quijano (2005), sustenta relações de poder que hierarquizam 

saberes e existências, perpetuando a divisão entre os que 

são plenamente humanizados e os que são marginalizados, 

percebidos como incapazes de produzir conhecimento válido. 

Em contraposição, a decolonialidade propõe uma ruptura com 

essa lógica, promovendo uma valorização de epistemologias 

subalternizadas. Como destaca Catherine Walsh (2009), trata-

se de um processo de “desaprender para aprender”, integrando 

experiências históricas de restauração e impulsionando práticas 

que questionam e reconfiguram padrões hegemônicos.

É nesse sentido que Luiz F. de Oliveira (2016) diferencia a 

pedagogia decolonial da descolonial. Enquanto a descolonização 

limita a denúncia dos mecanismos de opressão, a decolonização 

propõe práticas ativas que criam alternativas à lógica colonialista. 

Nego Bispo (2019) reforça essa perspectiva ao defender 

uma contra-colonialidade, que não se limita à resistência, mas 

propõe uma construção de mundos em que diferentes saberes 

coexistam sem subordinação. Ailton Krenak (2019) também 

reforça essa perspectiva ao argumentar que a verdadeira 

transformação não se dá somente pela crítica ao sistema 

dominante, mas pela criação de outros mundos possíveis, 

onde os modos de vida indígenas sejam reconhecidos 

como fundamentais para a construção de sociedades mais 

equilibradas e sustentáveis.



188
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Nesse contexto, a escola precisa se afastar do papel 

de reprodutor de desigualdades para se tornar um espaço 

de resistência e transformação. Afinal, grande parte dos 

currículos ainda privilegia narrativas eurocentradas, relegando 

as contribuições indígenas, africanas e orientais a um plano 

secundário (Formoso et al., 2022). Isso nos leva a questionar: 

por que a história e a arte continuam sendo contadas a partir 

de uma perspectiva única e eurocêntrica?

Assim, Paulo Freire (1987) aduz que é fundamental ampliar 

o diálogo, para compreender e transformar o mundo e nossa 

existência em sociedade, incluindo, sobretudo, valorizar as 

vozes muitas vezes silenciadas. Professores e professoras 

desempenham um papel central nesse processo, por serem 

agentes tanto da reprodução quanto da desconstrução de 

estruturas racistas. A educação das relações étnico-raciais, 

sob a ótica da educação antirracista, surge como caminho 

fundamental para promover o reconhecimento da história e 

da cultura afro-brasileira e indígena. Como aponta Denis Mota 

(2023), essa abordagem contribui para a desconstrução de 

estereótipos, a quebra de preconceitos e o aprofundamento 

da compreensão sobre os processos sociais que moldam o 

Brasil.

Assim, uma pedagogia decolonial exige que os educadores 

se posicionem de maneira crítica, atuando contra as 

desigualdades estruturais impostas pela colonialidade. Isso 

implica abandonar a ilusão de uma história única, como nos 

alerta Chimamanda Adichie (2019), e abrir espaço para uma 

educação que valorize diferentes epistemologias, enfatizando 

as experiências e saberes locais e regionais (Reis e Andrade, 

2018).

Mais do que incluir novos conteúdos no currículo, a 

educação antirracista integrada à pedagogia decolonial exige 

uma reestruturação profunda das metodologias de ensino. É 

necessário compensar não somente os conteúdos interativos, 

mas também as formas como são ensinados, garantindo que 

todas as culturas tenham o devido espaço. Essa abordagem 

não só enriquece o aprendizado, como também promove 



189
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

uma consciência crítica essencial para a construção de uma 

sociedade mais justa e equitativa.

Nesse processo, é relevante considerar reflexões como as 

de Daniel Munduruku (2012), ao evidenciar como as mobilizações 

indígenas constituem práticas pedagógicas de afirmação 

identitária, resistência histórica e luta contra a expropriação do 

conhecimento ancestral. Tais mobilizações estão organizadas 

a partir do eixo da memória, identidade e projeto, nas quais se 

educam o corpo, a mente, os sentidos, o espírito e resistem 

com a diversidade cultural e linguística dos povos originários.

Outrossim, Nilma Lino Gomes (2017) demonstra como 

os movimentos sociais produzem epistemologias próprias 

e tensionam as estruturas racistas. A articulação dessas 

obras aprofunda a discussão de uma pedagogia decolonial 

ao reconhecer que os sujeitos coletivos, indígenas e negros, 

são agentes produtores de conhecimento, ampliando a 

compreensão da escola como território de disputa, crítica e 

reexistência.

Desta forma, ao apropriarmos de tais premissas, o ensino 

do teatro pode se desconstruir e reparar historicamente seu 

uso avassalador atuante durante a catequização indígena, e ao 

invés de repetir o mesmo equívoco, contribuir para a retomada 

de territórios, reestruturação de memórias, saberes ancestrais 

e antirracistas.

3. ARTIVISMO DE JAIDER ESBELL

De acordo com Quesada (2019), o artivismo indígena refere-

se à produção artística contemporânea de indivíduos indígenas 

que utilizam as ferramentas comunicacionais da arte para 

expressar críticas e reivindicações. Essa forma de ativismo 

busca questionar o sistema político da sociedade brasileira, 

especialmente no que diz respeito ao diálogo, ao (des)respeito, 

ao reconhecimento dos direitos indígenas e às disputas em 

torno das demarcações territoriais das diversas etnias no país. 

Um exemplo marcante dessa prática foi o multiartista Jaider 

Esbell, artista visual, escritor, curador, educador e ativista 

indígena Macuxi.



190
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Nascido na região da Normandia, hoje parte da Terra Indígena 

Raposa Serra do Sol, em Roraima, Esbell (Imagem 1) transcendeu 

os limites do campo artístico ao consolidar sua obra como 

uma expressão potente de artivismo, engajamento político e 

resistência cultural. Seu trabalho conquistou reconhecimento 

tanto no Brasil quanto no cenário internacional, evidenciando 

a arte indígena como um importante instrumento de luta e 

afirmação identitária (Fonseca Junior, 2023).

Reconhecido por utilizar a arte como ferramenta de 

conscientização e transformação social, promovendo a 

valorização das culturas indígenas e questionando estruturas 

coloniais e eurocêntricas. Esbell uniu ancestralidade e 

contemporaneidade em sua produção artística, abordando 

temas como a espiritualidade indígena (Imagem 2), a relação 

com a natureza e as lutas sociopolíticas dos povos originários 

(Imagem 3).

Imagem 1 - Jai-
der Esbell. Fonte: 
https://www.
instagram.com/jai-
der_esbell/. Acesso 
em: 20 jan. 2025.

https://www.instagram.com/jaider_esbell/
https://www.instagram.com/jaider_esbell/
https://www.instagram.com/jaider_esbell/


191
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Imagem 2 - Obra 
“Floração de 
Samaúma”, 2021. 
Fonte: https://
millan.art/en/artis-
tas/jaider-esbell/. 
Acesso em: 20 jan. 
2025.

Imagem 3 - Obra “O 
Explorador”.  Série 
“It was Amazon,” 
de Jaider Esbell, 
2016. Fonte: http://
www.jaideres-
bell.com.br/
site/2016/07/01/
it-was-amazon/. 
Acesso em: 20 jan. 
2025.

https://millan.art/en/artistas/jaider-esbell/
https://millan.art/en/artistas/jaider-esbell/
https://millan.art/en/artistas/jaider-esbell/
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/07/01/it-was-amazon/.
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/07/01/it-was-amazon/.
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/07/01/it-was-amazon/.
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/07/01/it-was-amazon/.
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/07/01/it-was-amazon/.


192
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Suas obras frequentemente integram símbolos, narrativas 

e cosmologias indígenas, criando diálogos com questões 

urgentes como a preservação ambiental e os direitos dos povos 

indígenas; marcante não somente pelas formas e pigmentos 

que utiliza, mas também pela força de sua retórica. Tornando-

se mais do que uma expressão estética, ela assume o caráter 

de uma “arte + ativista”, dando origem a um neologismo que 

a define: artivismo Nesse contexto, a arte se torna um ato 

de luta e resistência, reafirmando identidades e propondo um 

diálogo crítico com a sociedade (Fonseca Junior, 2023).

Jaider Esbell, com sua poética indígena Makuxi, destacou-

se como um artista singular e pioneiro na história recente. Ele 

se tornou um dos mais importantes representantes indígenas 

a utilizar a arte como ferramenta de denúncia político-social, 

especialmente para abordar questões socioambientais que 

envolvem os direitos e a luta dos povos indígenas.

Um exemplo emblemático de seu trabalho foi sua 

performance realizada em abril de 2019, em Genebra, Suíça 

(Imagem 4). Nessa ocasião, Jaider, em colaboração com outros 

parceiros, entregou ao Banco UBS a “Carta dos Povos Indígenas 

ao Capitalismo”, reafirmando seu compromisso com a defesa 

da Terra, das culturas originárias e da justiça socioambiental 

(Quesada, 2019).

Imagem 4 - Perfor-
mance “Carta Dos 
Povos Indígenas 
ao Capitalismo”. 
Fonte: https://luis-
robertoquesada.
wixsite.com/arti-
vismoindigena/ima-
gens. Foto: Luna 
Bayard.

https://luisrobertoquesada.wixsite.com/artivismoindigena/imagens
https://luisrobertoquesada.wixsite.com/artivismoindigena/imagens
https://luisrobertoquesada.wixsite.com/artivismoindigena/imagens
https://luisrobertoquesada.wixsite.com/artivismoindigena/imagens
https://luisrobertoquesada.wixsite.com/artivismoindigena/imagens


193
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

Em 2021, Jaider Esbell destacou-se ao participar da Bienal 

de São Paulo com a instalação “Entidades”, onde trouxe a arte 

indígena para o centro de divulgação do circuito artístico 

internacional. Sua contribuição foi decisiva para abrir espaços 

institucionais que tradicionalmente excluíam as narrativas dos 

povos originários, e assim abriu espaço para muitos outros 

artistas indígenas. Seu artivismo também se manifestou por 

meio da organização de eventos e da criação de espaços de 

arte conjunta, como a Galeria Jaider Esbell, em Boa Vista - 

Roraima, que até hoje atua como um ponto de resistência e 

promoção da arte indígena contemporânea.

Jaider Esbell transcende a atuação como artista performer, 

desenvolvendo um trabalho de caráter multimídia. Sua produção 

abrange desde pinturas em diversos formatos, como a série It 

was Amazon (2016) – Era uma vez na Amazônia, até objetos 

escultóricos e intervenções em materiais já publicados. Além 

disso, sua trajetória inclui a produção de textos e iniciativas 

voltadas para a gestão cultural, ampliando o alcance de sua 

expressão artística e engajamento político (Quesada, 2019).

Assim, Jaider Esbell permanece como um símbolo da luta 

decolonial, utilizando a arte para reconfigurar imaginários e 

reafirmar o poder dos saberes indígenas na construção de um 

futuro mais plural e justo. Segundo Esbell (2016) em depoimento
4
:

A minha arte é totalmente contemporânea com refe-

rência ancestral e se projeta com o uso de todas as 

ferramentas modernas que consigo manusear. Antes 

de tudo digo que talvez não haja palavras adequadas, 

que falta boa disposição ao entendimento, mas a força 

maior do ato feito é o fato, o efeito. A minha arte nem 

eu mesmo a categorizo. É forte e poderoso o fluxo e o 

processo rompe as passagens a ponto de não caber na 

mão exigindo a alma.

O artivismo indígena não somente denuncia as violências 

e apagamentos históricos, mas também propõe uma forma de 

4. Depoimento disponível no texto “Jaider Esbell – Artista”. Disponível em: http://
www.jaideresbell.com.br/site/2016/12/05/jaider-esbell-artista/. Acesso em: 20 dez. 
2024.

http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/12/05/jaider-esbell-artista/
http://www.jaideresbell.com.br/site/2016/12/05/jaider-esbell-artista/


194
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

resistência que ultrapassa as fronteiras das linguagens artísticas 

e políticas. Quesada (2019) reflete que, nesse cenário, as 

diversas linguagens artísticas assumem um papel de superação 

de barreiras, gerando diálogos que se desenvolvem em linhas 

multi, inter e transdisciplinares, bem como transculturais. Essa 

flexibilidade, característica da arte contemporânea, reforça a 

potência estética e educativa da arte como uma ferramenta 

política e cultural de transformação social.

Assim, ao integrar arte e ativismo, o artivismo reafirma o 

valor político e educativo da diversidade cultural, desafiando 

estruturas coloniais e fortalecendo os vínculos entre estética, 

ética e justiça social. Ele nos convida a escutar, a dialogar e 

a aprender mutuamente, reconhecendo as singularidades 

e potencialidades de cada cultura como parte essencial da 

construção de um futuro mais inclusivo e respeitoso.

4. TEATRO E ARTIVISMO INDÍGENA

A arte sempre foi uma manifestação humana de comunicação, 

de trabalho corporal e intelectual, simbólica e construtora 

da história. Mais do que rejeitar ou invisibilizar as culturas 

indígenas, é fundamental converter esse multiculturalismo 

em uma interculturalidade viva, onde o aprendizado mútuo se 

torna ferramenta de reconstrução de narrativas. Sendo assim, 

o artivismo é a afirmação desses processos expandidos para 

um ato de posicionamento decolonial (Fonseca Junior, 2023).

O teatro, como prática artística e pedagógica, tem o 

potencial de ser um ponto de partida poderoso para despertar 

o interesse, divulgar informações e popularizar de forma lúdica 

a arte e o ativismo indígena. Ao se aproximar do artivismo de 

Jaider Esbell, o teatro pode contribuir para uma melhor “leitura 

de mundo”, promovendo reflexões que ajudam a desconstruir 

estereótipos e a combater o racismo ainda presente em nossa 

sociedade.

Em Paulo Freire (1987), a “leitura de mundo” antecede a leitura 

da palavra, porque envolve interpretar criticamente a realidade, 

identificar as relações de poder que a estruturam e perceber-



195
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

se como sujeito capaz de transformá-la. Assim, quando o 

teatro dialoga com o artivismo indígena, essa leitura de mundo 

se amplia: estudantes acessam cosmologias silenciadas, 

reconhecem o racismo estrutural e percebem na cena um 

território de criação onde podem “reescrever o mundo” por 

meio do corpo, da escuta e da ancestralidade compartilhada.

A leitura do mundo e da palavra constitui, em Freire, um 

direito subjetivo, pois, ao dominar signos, sentidos e narrativas, 

humanizamo-nos ao acessar mediações de poder, de 

pertencimento e de cidadania. Ninguém lê o mundo isoladamente: 

toda leitura é diálogo, encontro, compartilhamento. Dizer a 

palavra não é simplesmente pronunciar um signo exterior ou 

apropriar-se de um significado pronto; é inscrever-se no mundo, 

produzir sentido e afirmar existência.

Nesse processo, há um papel pedagógico e político 

fundamental, pois a leitura de mundo se realiza em troca de 

saberes, interlocução e solidariedade. O educador, para Freire, 

não pode se omitir: também ele precisa comunicar sua própria 

leitura de mundo, mostrando que nenhuma leitura é neutra, 

que não existe uma única interpretação possível e que toda 

compreensão é situada, histórica e aberta a revisões.

Ao falar de “releitura” do mundo, Freire supõe uma leitura 

anterior, que foi herdada, aprendida, imposta ou reinventada. 

É no movimento entre leitura e releitura que nos repartimos, 

recriamos a palavra, o mundo e a nós mesmos. Nesse processo 

irrequieto, marcado por disputas culturais, epistemológicas e 

políticas, a leitura se torna ato de liberdade e materialização da 

luta contra toda forma de opressão. Assim, quando o ensino 

de teatro convoca os estudantes a dizer, encenar e reinventar 

suas próprias palavras, abre-se um horizonte na qual a leitura 

de mundo freiriana se atualiza como prática de resistência, 

insurgência e reexistência.

Essa abordagem permite que os alunos reconheçam o 

teatro como um caminho de transformação e desenvolvam 

suas capacidades de leitura, escrita e expressão criativa 

durante o processo de pesquisa, produção de roteiros e 

apresentações teatrais. Assim, o teatro, enquanto linguagem 



196
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

artística e espaço de expressão, tem o potencial de ser uma 

prática decolonial quando usado para valorizar e visibilizar as 

narrativas indígenas, promovendo uma educação antirracista e 

intercultural, ampliando as possibilidades de ensino ao integrar 

os saberes e cosmologias indígenas, questionar estereótipos 

e promover um olhar crítico sobre as dinâmicas interculturais.

Uma possibilidade de abordagem consiste na criação de 

cenas inspiradas nas obras visuais e literárias de Esbell, que 

resgataram a força espiritual dos territórios indígenas. Para 

isso, os alunos podem ser convidados a explorar o conceito 

de “quadro vivo”, no qual a cena teatral não somente ilustra 

um tema, mas se torna um espaço de experiência sensível e 

ritualística.

Seus quadros podem servir como ponto de partida 

para a construção de performances que dialogam com os 

simbolismos presentes na arte de Esbell. Por meio de jogos 

teatrais baseados na improvisação, os estudantes podem 

recriar cenas que abordam a relação entre os humanos e 

os seres encantados, experimentando diferentes formas de 

expressão corporal e vocal para acessar uma comunicação 

que transcenda a lógica ocidental. Esse exercício permite que 

você perceba como a linguagem artística indígena integra 

múltiplas dimensões: estética, política, espiritual e ecológica.

Outra estratégia poderosa é o teatro-fórum, inspirado em 

Augusto Boal. Criado no âmbito do Teatro do Oprimido (Boal, 

1975), o teatro-fórum transforma espectadores em “espect-

atores”, convidando-os a intervir na cena, propor alternativas 

e experimentar coletivamente caminhos de transformação. A 

técnica não busca somente representar conflitos, mas criar um 

laboratório social em que opressões possam ser reimaginadas 

e enfrentadas. Ao relacionar o teatro-fórum às questões 

indígenas, cria-se um espaço em que estudantes vivenciam, 

dramatizam e questionam situações de violência, apagamento 

e disputa territorial, alinhando prática teatral, crítica social e 

pedagogia decolonial.

Por exemplo, um grupo pode dramatizar um episódio 

de invasão de terras indígenas, inspirando-se na obra e nos 



197
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

discursos de Esbell sobre os desafios territoriais enfrentados 

pelos povos indígenas. Ao interromper a cena e propor novas 

resoluções, os estudantes não somente refletem sobre o 

problema, mas também se tornam agentes de mudança, 

experimentando na prática o pensamento crítico e a empatia.

Ao integrar teatro e artivismo indígena na sala de aula, 

cria-se um espaço onde o conhecimento não é somente 

transmitido, mas vivenciado. Inspirados pela produção de Esbell, 

os estudantes podem experimentar novas formas de pensar e 

sentir o mundo, ampliando sua percepção sobre a diversidade 

cultural e fortalecendo o compromisso com a justiça social 

e a luta antirracista. Essa abordagem não só enriquece a 

experiência artística, mas também transforma a escola em um 

território de resistência e reexistência.

Como material de apoio para professores de artes, apresento 

o projeto “TEIA”, de Fonseca Junior (2023), concedendo 

subsídios para a pesquisa sobre a arte indígena contemporânea 

e incentivando a inserção do artivismo indígena no currículo 

escolar. Mais do que um compilado de obras, o TEIA propõe 

uma metodologia ativa que articula leitura de imagens, análise 

crítica, criação colaborativa e intervenções cênicas.

Fonseca Júnior organiza o material de modo a orientar 

processos pedagógicos nos quais o estudante transita 

entre fruição, reflexão e prática teatral, aproximando teoria e 

experiência criativa. Essa estrutura metodológica permite que 

o artivismo indígena não seja somente conteúdo estudado, 

mas vivido como prática artística que convoca escuta, 

ancestralidade, corpo e território. Dessa forma, integrar o 

TEIA às aulas de teatro oferece um caminho concreto de 

aplicação da pedagogia decolonial, possibilitando que docentes 

e estudantes experimentem a cena como lugar de diálogo 

intercultural e insurgência poética.

 No entanto, a proposta não se limita a um roteiro pedagógico 

fechado, mas sim a uma base flexível, permitindo que cada 

docente construa suas próprias abordagens conforme as 

especificidades de suas turmas. Ao vivenciar essas obras, os 

alunos não somente desenvolvem novas formas de interpretar 



198
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

e compreender a arte, mas também acessam cosmovisões 

distintas, desveladas nas simbologias presentes nas criações 

artísticas. Esse contato amplia horizontes e desafia percepções 

convencionais, promovendo um olhar mais sensível e crítico 

sobre a diversidade cultural e as múltiplas formas de existência.

Assim, reconhecer e valorizar as diversas culturas do Brasil 

nos convida a aprender com elas e enfrentar a violência gerada 

pela desinformação e pela reprodução de preconceitos. Nesse 

contexto, a arte se apresenta como uma ferramenta rica e 

versátil, capaz de criar oportunidades para o desenvolvimento 

do pensamento crítico e para a abertura de espaços de reflexão. 

Esses espaços, por sua vez, aspiram a construir um mundo 

com menos preconceito e mais empatia, honrando a tradição 

ancestral de proteger a sabedoria dos povos originários.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A presente pesquisa reafirma a urgência de decolonizar os 

saberes e os currículos, promovendo um ensino que reconheça 

e valorize a diversidade cultural e histórica dos povos indígenas. 

Embora a Lei nº 11.645/2008 tenha representado um avanço 

ao tornar obrigatório o ensino da história e cultura indígena 

e afro-brasileira nas escolas, ainda persiste a reprodução de 

preconceitos, estereótipos e desinformação. Essa permanência 

de visões colonizadas não apenas marginaliza os povos 

originários, mas também perpetua desigualdades estruturais no 

sistema educacional e os retornam para um imaginário criado 

e estereotipado no período da grande invasão (colonização).

Observa-se, ainda, que muitos professores dispõem de 

pouca ou nenhuma formação adequada para abordar essas 

temáticas culturais indígenas e afro-brasileiras, com contexto 

diaspóricas de maneira crítica e respeitosa. Quando muito, 

repetem o mesmo padrão da pintura ou colagem em desenhos 

em comemoração ao “dia do índio” ou “semana da consciência 

negra”, reforçando o clichê e visão reducionista por fenótipos, 

sem ao menos contextualizar as datas como representativas 

de lutas sociais e culturais. Assim, torna-se necessário integrar a 



199
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

cultura indígena na formação inicial e continuada de educadores, 

garantindo que a transmissão de informações sobre os povos 

indígenas ocorra de forma ética e fundamentada. Nesse sentido, 

esta pesquisa busca contribuir para essa lacuna, oferecendo 

subsídios que auxiliem a abordagem da cultura e das urgências 

indígenas como uma estratégia pedagógica transformadora.

O teatro, nesse contexto, revela-se como um poderoso 

meio de expressão, favorecendo a criação coletiva, a 

improvisação e a experimentação de novas narrativas. Quando 

integrado ao artivismo indígena, torna-se uma prática crítica 

que permite aos alunos perceberem a arte como um espaço 

de questionamento e resistência de imaginários. Essa vivência 

contribui para o fortalecimento da empatia e do diálogo 

intercultural, incentivando uma compreensão mais ampla e 

respeitosa da diversidade étnico-cultural.

Além disso, possibilita a exploração de múltiplos objetos 

de conhecimento, como contextos e práticas, elementos 

de linguagem, materialidades, matrizes estéticas e culturais, 

patrimônio cultural e processos de criação artística.

Este artigo não se propõe a oferecer um modelo pedagógico, 

mas sim a servir como um convite à reflexão crítica ao passado, 

para no futuro não cometermos os mesmos equívocos Também, 

deve-se repensar ou refletir sobre os fazeres artísticos 

reprodutivistas, fomentando a transformação desses fazeres 

em ativismo forte e significativo. A intenção é abrir caminhos 

para que cada professor desenvolva sua própria abordagem, 

adaptando os conteúdos à realidade de suas turmas. O ensino 

das questões indígenas não deve ser tratado como um tema 

isolado, mas como parte de um processo dinâmico e contínuo, 

em diálogo com diferentes contextos e vivências.

A experiência pedagógica proposta, inspirada no artivismo 

de Jaider Esbell e nos elementos da cultura indígena Macuxi, 

busca desconstruir estereótipos, fortalecer a valorização 

da diversidade cultural e cultivar reflexões críticas sobre a 

alteridade. Ao trabalhar com a arte indígena contemporânea 

e o artivismo, os alunos não apenas desenvolvem habilidades 

interpretativas, mas também entram em contato com diferentes 



200
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

cosmovisões, desafiando percepções reducionistas sobre a 

arte, a identidade e a existência.

Portanto, a valorização da cultura indígena, tendo o artivismo 

como prática educativa, reforça a importância da arte como meio 

de transformação social, resistência e afirmação identitária. 

A partir dessa abordagem, reconfiguramos imaginários, 

desconstruímos preconceitos, e também contribuímos para a 

construção de uma sociedade mais plural, justa e respeitosa, 

onde os saberes indígenas ocupam o lugar de direito dentro do 

campo educacional e cultural. Assim, decolonizar a educação é 

um desafio que exige compromisso e ação contínua.

REFERÊNCIAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

BANIWA, Gersem. BNCC e a diversidade indígena: desafios 

e possibilidades. In: CALLEGARI, Cesar et al. BNCC: Educação 

Infantil e Ensino Fundamental. São Paulo: Vozes, 2018. p. 38-55.

________________. Direitos humanos e direitos indígenas na 

perspectiva da Lei n. 11.645/2008. In: EDUCAÇÃO EM REDE: 

culturas indígenas, diversidade e educação. Rio de Janeiro: 

Sesc, Departamento Nacional, 2019. v. 7. p. 82-105.

BOAL, Augusto. Teatro do Oprimido e outras poéticas 

políticas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1975.

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Inclui no 

currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 

“História e Cultura Afro-brasileira e Indígena”. Diário Oficial da 

União, Brasília, 11 de março de 2008. Disponível em: https://

www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.

htm. Acesso em: 30 ago. 2024.



201
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

CAVALCANTE, Thiago Leandro Vieira. História Indígena e 

Ensino de História: apontamentos críticos sobre currículos e 

a Base Nacional Comum Curricular. Povos indígenas, gênero e 

violências: histórias marginais. 1ed. Porto Alegre: Editora Fi, v. 1, 

p. 11-27, 2020.

FONSECA JÚNIOR, Álvaro Franco da. A arte indígena 

contemporânea: inserção do artivismo na escola pública como 

prática decolonial. 2023. Dissertação (Mestrado em Estudos 

da Linguagem) - Universidade Estadual de Ponta Grossa, Ponta 

Grossa, 2023.

FORMOSO, Felipe Guaraciaba; BV, S.; SANTOS, Fátima 

Lucia Bispo. Currículo cultural da Educação Física e Educação 

Antirracista: um olhar descolonizador. Temas em Educação 

Física Escolar, Rio de Janeiro, v. 7, n. 1, 2022.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. Ed. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1987.

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: 

Vozes, 2017

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Nova 

edição. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da 

modernidade. Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, 

v. 32, n. 94, 2017. Disponível em: https://bit.ly/2XfJMav. Acesso 

em: 21 dez. 2024.

MOTA, Denis Rodrigues et al. A educação cultural indígena 

pelo viés da descolonização nas escolas municipais de Boa 

Vista/Roraima. 2023. Dissertação (Mestrado em Formação de 

Professores e Práticas Educativas.) – Universidade Federal de 

Roraima, Boa Vista, 2023.

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento 

indígena brasileiro. São Paulo: Paulinas, 2012.

OLIVEIRA, Luiz F. de. O que é uma educação decolonial? 

Revista Nuevamerica, v. 149, p. 35-39, 2016.

PEREIRA, Arliene Stephanie Menezes; DE SOUZA, Symon 

Tiago Brandão. Lutas Corporais Indígenas: Um Estudo com 

Professores de Educação Física do Município de Fortaleza–CE. 

Corpo Consciência, p. 34-48, 2021.

https://bit.ly/2XfJMav


202
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 177-202, dez. 2025

Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma 
educação decolonial

QUESADA, Luis Roberto Andrade. Artivismo indígena 

e indigenista. 2019. Tese (Doutorado em Artes Visuais) - 

Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho – UNESP, 

São Paulo, 2019.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo 

y América Latina. In: LANDER, Edgardo. (Org.). La colonialidad 

del saber: eurocentrismo y ciências sociales. Perspectivas 

Latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 227-277.

REIS, Maurício de Novais; ANDRADE, Marcela Freitas Ferraz.  

O pensamento decolonial:  análise, desafios e perspectivas. 

Revista Espaço Acadêmico, n.12, março, 2018.

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia 

decolonial: in-surgir, re-existir e re-viver. Educação intercultural 

na América Latina: entre concepções, tensões e propostas. 

Rio de Janeiro, v. 7, p. 12-43, 2009.

Submetido em: 02/03/2025

Aceito em: 01/12/2025


	h.9qabo5e6c4s1
	h.4eox25xdhdh0
	h.313ysstnegpf
	h.elxro02ndr6c
	h.2l29hdib0fvj
	h.8utb82713ahs
	h.lu6nl1fv9ej7
	h.m3x05lwtg01
	h.r1a15xir3u5v
	h.yb323a5avh6f
	h.8o4f69opavoa
	h.epnis8m1ufqv
	h.efvqn69j12o3
	h.n2np2sz6imi6
	h.bfxjjrh6qap1
	h.pglti8rrdth1
	h.v25xgeuhmqbh
	h.a352eqax2w8f
	h.ht5ynsujz6g0
	h.csxxz2jczurc
	h.wc1zs5ph8s8l
	h.ymhvh5j8e1d
	h.6igdeysxcvj5
	h.lm9zcsui1hap
	h.xhf5anu7ikkg
	h.wzruuzrj859d
	h.rwv0bzlzci26
	h.9x78zg9xzgic
	h.ityocbb55n6q
	h.pxlctouujht7
	id.boejwdjgvgz5
	id.dv4sv1h7szbh
	id.9o72h663y0tk
	h.tf6trqsrfoxm
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	h.m2lj80566kcz
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.cjyq0s2tmmoi
	h.nbjvvvf8pusz
	h.1yqz34uqjyb0
	h.i8haefqhz89m
	h.xkku3u9yd329
	h.5jqcqth7gld6
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	_p88h0rnn61wz
	_vpkkf3k9ltqi
	_aqkuwewfl91z
	_dq2jrvlh3jks
	Abertura
	Ataques woke na arte e na educação
	Para habitar as artes, um currículo queer
	Uma Sala Inteira a Sonhar
	encantamento em arte e educação na Fábrica de Sonhos
	Tornar-se Professora Performer Pesquisadora: um réquiem para uma servidora pública da rede municipal de ensino de São Paulo
	O educador como mediador cultural
	Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma educação decolonial
	Corporeidades Negras no Ambiente Escolar: um lugar de aquilombamentos estéticos do teatro para lei 10.639/2003
	Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade em disputa
	Princípios Norteadores para uma Pedagogia Singular do Lume Teatro
	Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola e Brasil
	Saberes del teatrar y del expectateatrar desde una Filosofía de la Praxis Escénica
	Espaço Cultural Tupinambá na Cidade de Olivença – BA
	Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação política
	Diálogos Trans-hemisféricos: ativAÇÕES perforMÁGICAS indígenas e site-specific em Pe ataju jumali / Ar quente
	Arte Mura como estratégia de recuperação de memória
	Os saberes de terreiros de candomblé e de Exu para se pensar e fazer mediação de leitura

