
299
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

Entre o ritual e a cena: 
apostas pedagógicas entre 

Angola e Brasil

Between ritual and scene: 
pedagogical approaches 

between Angola and Brazil

Robson Haderchpek1

Karyne Dias Coutinho2

1.  Ator, diretor, pesquisador e professor associado da Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte. Coordenador do Projeto de Pesquisa “Poéticas Decoloniais nas 
Artes da Cena: Identidade e Performatividade” (CNPq). Foi presidente da ABRACE 
- (2017- 2018) e é co-fundador do GT Mito, Imagem e Cena. Bacharel em Artes Cê-
nicas, Mestre e Doutor em Artes pela UNICAMP. Realizou dois Pós-Doutorados, um 
na Universität für Musik und Darstellende Kunst Wien, Áustria (2014/2015) e outro 
no Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UFBA (2020/2021). Professor 
Associado do Curso de Licenciatura em Teatro e do Programa de Pós-Graduação 
em Artes Cênicas da UFRN. Professor colaborador no Programa de Pós-Graduação 
em Artes da UERJ. Professor colaborador no Doutorado em Ciências da Educação 
do Instituto Superior de Ciências de Educação do Sumbe, Angola. Membro dos Gru-
po de Pesquisa: CIRANDAR, ÍMAN e Poéticas do Aprender. Diretor do Arkhétypos 
Grupo de Teatro. Bolsista Produtividade CNPq. E-mail: rob_hader@yahoo.com.br

2.  Doutora e Mestre em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(UFRGS), com Pós-Doutorado no Instituto de Artes da Universidade Estadual Pau-
lista (UNESP), junto ao Grupo de Pesquisa Performatividades e Pedagogias (CNPq). 
Realizou capacitação na Faculdade de Artes da Universidade de Luanda, Angola, 
junto ao Núcleo de Pesquisa em Artes da Cena Bimphadi. É pesquisadora e profes-
sora associada da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), onde atua 
nos cursos de licenciatura em Teatro, do Departamento de Artes, e Pedagogia, do 
Centro de Educação, e nos Programas de Pós-Graduação em Educação (PPGED) e 
em Artes Cênicas (PPGARC). Líder do Coletivo de Estudos Poéticas do Aprender, 
grupo de pesquisa do CNPQ que investiga conexões entre artes cênicas e educa-
ção. É colaboradora do Arkhétypos Grupo de Teatro. Emails: kdiascoutinho@gmail.
com.

http://rob_hader@yahoo.com.br
http://kdiascoutinho@gmail.com
http://kdiascoutinho@gmail.com


300
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

Resumo | 

Este artigo discute as apostas pedagógicas de dois grupos 

artísticos: o Bimphadi, de Angola (e sua “pedagogia sem mão”); 

e o Arkhétypos, do Brasil (e sua “pedagogia de si”), cuja principal 

confluência, percebida e retroalimentada no encontro entre os 

dois grupos, está no trabalho que ambos realizam entre o ritual 

e a cena, na busca por modos de fazer teatro que não anulem 

o ator e a atriz em suas formas culturais de existir. Partindo 

de uma metodologia experimental baseada na pesquisa-ação, 

o estudo realizou-se no Otyoto Internacional do Bimphadi: 

encontro de sensibilidades, evento no campo das artes da 

cena, que aconteceu na Universidade de Luanda, Angola, em 

2022, a partir do qual é possível afirmar que as pedagogias dos 

dois grupos funcionam como microformas poéticas e políticas 

de resistência contracolonial às práticas de imposição do 

teatro europeu.

Palavras-chave: Ritual e Cena; Pedagogia sem Mão; 

Pedagogia de Si; Teatro Ritual; Contracolonial.

Abstract | 

This article discusses the pedagogical approaches of two 

artistic groups: Bimphadi, from Angola (and its “hands-free 

pedagogy”); and Arkhétypos, from Brazil (and its “pedagogy 

of the self”), whose main confluence, perceived and fed back 

into the encounter between the two groups, is in the work that 

both carry out between ritual and stage, in a search for ways 

of making theater that do not nullify the actor and actress in 

their cultural forms of existence. Starting from an experimental 

methodology based on action-research, the study was carried 

out at Bimphadi’s Otyoto Internacional: meeting of sensibilities, 

an event in the field of performing arts, which took place at the 

University of Luanda, Angola, in 2022, from which it is possible 



301
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

to affirm that the pedagogies of the two groups function as 

poetic and political microforms of counter-colonial resistance 

to the practices of imposition of European theater.

Keywords: Ritual and Scene; Pedagogy without Hands; 

Pedagogy of Self; Ritual Theatre; Counter-colonial.



302
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

1. Introdução

Este texto apresenta e discute as apostas pedagógicas 

de dois grupos artísticos: o Núcleo de Pesquisa em Artes da 

Cena Bimphadi, de Angola; e o Arkhétypos Grupo de Teatro, 

do Brasil. O contexto de suas pedagogias será aqui abordado 

a partir das experimentações cênicas vividas pelos dois 

grupos no Otyoto
3
 Internacional do Bimphadi: encontro de 

sensibilidades, um evento acadêmico no campo das artes da 

cena, que aconteceu de 17 a 25 de outubro de 2022, em Luanda, 

Angola, e do qual participaram professores e estudantes da 

Faculdade de Artes da Universidade de Luanda (Angola) e 

do Departamento de Artes da Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte (Brasil). O evento consistiu numa residência 

artística organizada por artistas, professores e pesquisadores 

vinculados a ambos os grupos, com a realização de palestras, 

mesas redondas, oficinas e trocas de experiências no campo 

das artes cênicas entre os participantes do Brasil e de Angola. 

A partir de nossa participação no evento, destacamos neste 

texto o que nos afetou mais profundamente: conhecer bocados 

das culturas angolanas e vivenciar os processos de criação 

artística do Bimphadi, o que nos permitiu esboçar confluências 

entre o Bimphadi e o Arkhétypos, que se manifestam nas 

apostas pedagógicas dos trabalhos artísticos que ambos os 

grupos realizam entre o ritual e a cena. 

Antes de adentrarmos à discussão, e para situar um pouco 

os contextos de trabalho de ambos os grupos, faremos a seguir 

uma breve caracterização do Bimphadi e do Arkhétypos.  

  

3.  Otyoto é uma palavra existente em várias línguas do centro e do sul de Angola, 
entre elas a língua (olu)nyaneka.  Essa palavra é também escrita ocoto ou, ainda, 
otchoto, que designa o lugar simbólico mais importante de um eumbo (aldeia ou 
agrupamento familiar). Um otyoto é formado, geralmente, por três troncos dispos-
tos em forma de U apontando para nascente ou poente. Nele se reúne a família para 
as refeições noturnas, contam-se histórias e, em ocasiões festivas ou fúnebres, 
dança-se no espaço (Lunono, 2023).



303
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

2. Núcleo de Pesquisa em Artes da Cena Bimphadi (Angola)

O Bimphadi é um Núcleo de Pesquisa em Artes da Cena 

criado em 2020 por quatro Licenciados em Teatro
4
, formados 

na primeira turma desse curso ofertado em território 

angolano pelo antigo Instituto Superior de Artes (ISART), atual 

Faculdade de Artes da Universidade de Luanda. A fundação 

do Núcleo está diretamente relacionada às inquietações de 

seus fundadores quanto ao processo de formação acadêmica 

que tiveram na Licenciatura em Teatro. O ponto principal e a 

crítica feita por eles diz respeito à perspectiva inteiramente 

eurocêntrica adotada nesse curso superior. Nas palavras de 

um dos fundadores do Núcleo:

O Bimphadi surgiu como uma necessidade de confron-

tar na prática algumas contradições e negações de nós 

mesmos/as vividas durante a nossa licenciatura em te-

atro no então ISART. O tipo de ensino do ISART era/

é baseado em teorias do pedagogo e diretor teatral 

russo Constantin Stanislavski, mal lidas ou mesmo não 

lidas, diga-se, importadas de Cuba. Até hoje existe uma 

espécie de proteção a Stanislavski. Sem dúvida, Sta-

nislavski é uma figura muito importante para a história 

da arte do espetáculo teatro na Europa e influenciou 

artistas de outros cantos do mundo. Só não devemos é 

esquecer que o que ele propôs como modo de abordar 

as emoções e sentimentos do ator/atriz foi pensado 

tendo em conta uma das culturas russas, do lugar pre-

ciso em que se encontrava a laborar (Lunono, 2022, p. 

114-115).

A reflexão proposta por Lunono (2022) decorre do fato de 

que o ensino em Artes Cênicas no ISART era feito geralmente 

por professores cubanos que iam lecionar em Angola, mas 

levando sobretudo uma perspectiva eurocêntrica de formação, 

influência que advém dos processos de colonização europeia 

de ambos os países. Em meio àquele contexto formativo, o 

4.  Mbandu Luvumbu Nsingui, Manuel Francisco João da Costa, Paulino Tchiloia Bim-
ba Lunono e Nelson Sampaio Máquina.



304
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

Bimphadi surge a partir de um posicionamento crítico dos 

artistas pesquisadores, fundadores do Núcleo, frente a um 

processo formativo de caráter eurocêntrico. Sobressaía neles 

um desejo de realizar práticas artísticas que dissessem respeito 

às suas raízes. É isso o que afirmam os quatro pesquisadores:

Através da criação do grupo nós começamos a fazer 

os nossos primeiros experimentos teórico-práticos uti-

lizando diferentes metodologias do teatro e buscamos 

relacioná-las com algumas das nossas manifestações 

culturais, principalmente com alguns elementos ritualís-

ticos dos grupos étnicos aos quais pertencemos [...] 

(Lunono; Nsingui; Máquina; Costa, 2022, p. 228).

Na busca por realizar uma arte viva, uma arte diretamente 

relacionada aos saberes de suas próprias culturas, eles 

começaram a se envolver em experimentações teórico-

práticas que considerassem as particularidades dos sujeitos 

envolvidos nos processos. 

Embora nunca fôssemos capazes de colocar objetiva-

mente a questão, hoje vejo que há uma inquietação que 

nos acompanha: Como podemos fazer um teatro que 

não nos anule? Um teatro cuja metodologia considere 

a nossa diversidade, visto que dentro do próprio Bim-

phadi nós somos de diferentes origens étnicas (Lunono, 

2022, p. 114).

Em relação às diferentes etnias dos fundadores do Bimphadi, 

é interessante referir que cada um deles tem suas origens 

étnicas associadas a comunidades específicas no interior de 

Angola. Apesar de haver coincidências e semelhanças em 

suas formas de socialização, cada comunidade fala sua própria 

língua e tem rituais próprios que caracterizam-na. De modo 

semelhante ao que aconteceu (e ainda acontece) no Brasil, o 

processo de colonização em Angola não mede esforços para 

tornar a língua portuguesa a única língua oficial falada em todo o 

território nacional, numa tentativa de dizimar as distintas línguas 

maternas das diferentes comunidades do país. Mas, um pouco 



305
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

diferente do que se passa em terras brasileiras, em Angola 

é felizmente mais comum a presença das línguas maternas 

nas cidades maiores do país, apesar das inúmeras investidas 

culturais de práticas colonizadoras que se empenham até hoje 

num trabalho de hegemonia da língua portuguesa
5
. 

Assim, dentre os quatro fundadores do Bimphadi, há pelo 

menos duas línguas maternas que carregam consigo marcas 

culturais específicas responsáveis por configurar formas 

singulares de perceber e habitar o mundo. Tchiloia Lunono e 

Nelson Máquina, por exemplo, primos de uma mesma família, 

nasceram numa localidade chamada Nthunthu, pertencente ao 

município de Quipungo, província da Huíla, no sul de Angola, 

e sua língua materna é nyaneca; já Mbandu Luvumbu Nsingui 

tem origem étnica no povo Bakongo, localizado ao norte de 

Angola, ocupando as províncias de Cabinda, Uíge e Zaire, e 

tem o kikongo como sua língua materna.

Considerando a intimidade de suas relações com as línguas 

e os rituais próprios de suas origens étnicas, associada à 

sua insatisfação com o desenho curricular eurocêntrico da 

Licenciatura em Teatro que cursaram, os quatro pesquisadores 

fizeram dos rituais o foco principal de seu interesse investigativo. 

Assim, conforme eles iam realizando suas experimentações 

artísticas no Núcleo, foi nascendo também o desejo de 

realizar pesquisas acadêmicas que reverberassem no fazer 

artístico do ator angolano. Dada a inexistência de cursos de 

pós-graduação em artes em Angola, esses artistas buscaram 

aproximações com pesquisadores brasileiros. E foi assim que 

se deu o encontro entre Bimphadi e Arkhétypos: um encontro 

fértil para ambos os grupos, e que possibilitou o ingresso dos 

quatro angolanos, em 2021, como mestrandos do Programa de 

Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal do 

Rio Grande do Norte (PPGARC/UFRN), por meio de edital para 

5. Sobre isso, sugerimos consultar o texto O ritual como princípio de ensino em 
Angola, de Nsingui e Coutinho (2024) que, ao questionarem a língua oficial da escola, 
fazem “ecoar a importância de o sistema educativo considerar os rituais dos povos 
de Angola como férteis em elementos que também podem compor os processos 
de ensinar e aprender nas escolas angolanas, no duplo sentido de cuidar, ao mesmo 
tempo, das línguas e das corporeidades maternas” (p. 7).



306
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

estudantes estrangeiros
6
.   

Em suas dissertações de mestrado defendidas em 2023 no 

PPGArC/UFRN, os quatro pesquisadores angolanos estudaram 

elementos ritualísticos envolvidos nos processos de criação 

típicos do trabalho artístico realizado pelo Bimphadi. 

Mbandu Luvumbo Nsingui (2023) investigou os elementos 

etnoteatrológicos do ritual de óbito do povo Bakongo, entendido 

como uma importante manifestação cultural de Angola, cuja 

valorização no campo das artes questiona a imposição do teatro 

europeu, em busca de uma arte angolana que se produza com 

os saberes ritualísticos
7
. Nelson Máquina (2023) investigou a 

possibilidade de as danças e canções nyanekas servirem como 

base na preparação corpóreo-vocal dos artistas do Bimphadi, 

sobretudo a partir do ritual de passagem ekwendje (ritual de 

iniciação masculino), que traz em si elementos espetaculares 

que podem ser ressignificados no trabalho artístico. Manuel 

Francisco João da Costa (2023) investigou práticas de criação 

cênica do Bimphadi, para elaboração de um trabalho corporal 

realizado a partir de saberes culturais angolanos, sobretudo 

relativos ao Muntu, termo de origem bantu que fala da conexão 

do ser consigo mesmo e com o outro. Paulino Tchiloia Bimba 

Lunono (2023) investigou o lugar do corpo em arte, a partir da 

expressão “corporeidade materna”, forjada desde os primeiros 

rituais angolanos que se vive já na infância.

As pesquisas dos primeiros quatro Mestres em Artes 

Cênicas de Angola mostram, em seu conjunto, o trabalho 

que eles fazem entre o ritual e a cena, para experimentação 

de caminhos formativos próprios, capazes de questionar a 

supremacia das formas europeias de teatro, impostas desde 

6.  Os contatos iniciais dos quatro angolanos com o Programa se deu por meio de 
sua participação online no II Seminário Internacional de Pesquisa do Arkhétypos, 
realizado semanalmente, em formato remoto, de setembro a dezembro de 2020. A 
intensa participação dos angolanos nas discussões do Seminário levou-os a con-
correm ao edital de seleção de estudantes estrangeiros do PPGARC/UFRN, sendo 
aprovados e destinados, cada um, à orientação de quatro docentes doutores do 
Programa, sendo três deles pesquisadores do Arkhétypos Grupo de Teatro.

7. Parte dessa pesquisa está discutida no texto intitulado A força artística do ritual, 
de Nsingui e Coutinho (2025).



307
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

fora à formação de atores angolanos. Trata-se, nesse conjunto 

de pesquisas realizadas pelos quatro artistas do Bimphadi, de 

produção de conhecimento, no campo das artes da cena, que 

valoriza as manifestações culturais locais, por meio do estudo e 

da incorporação de elementos dos rituais no trabalho artístico, 

entendendo que tais elementos podem fornecer material para 

a produção de um teatro tipicamente angolano, incluindo as 

formas pedagógicas de seu ensino.  

3. Arkhétypos Grupo de Teatro (Brasil)

O Arkhétypos é um Grupo de Teatro, Pesquisa e Extensão 

vinculado à Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal-

RN, Brasil. Desde sua criação em 2010, o Grupo trabalha numa 

perspectiva laboratorial e tem construído seus espetáculos a 

partir de um mergulho no universo simbólico de cada performer, 

associando a prática artística à busca pelo autoconhecimento:

Para além da prática artística desenvolvida e sistema-

tizada pelo Grupo Arkhétypos também podemos men-

cionar a prática pedagógica desenvolvida a partir de 

uma metodologia de trabalho que leva em consideração 

as poéticas de si. A proposta pedagógica do grupo é 

desenvolvida a partir de tais princípios. Dentre os prin-

cípios que constituem a nossa proposta pedagógica 

podemos destacar: o aspecto relacional que se dá a 

partir de uma formação coletiva, a troca de experiên-

cias, a proposta de descolonização do ensino do teatro, 

a predominância do viés do inconsciente nos processos 

de criação do performer e a busca por uma percepção 

de si (Haderchpek, 2021, p. 107).

Assim, no Arkhétypos trabalhamos a dimensão poética 

trazendo para o centro da cena uma investigação sobre o 

próprio sujeito:

Nesse tipo de processo, o performer é agente e autor 

de sua própria história, não só colocando-se no lugar de 

quem realiza a ação, como também assumindo para si o 

papel de dramaturgo: não um dramaturgo convencional, 



308
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

mas um dramaturgo que transcreve a sua obra de seu 

próprio corpo, transformando-a em poesia imanente. 

(Coutinho; Haderchpek, 2019, p. 20).

No trabalho que realizamos no Arkhétypos, entendemos o 

ritual, a festa e a celebração como espaços de imanência do 

ator/da atriz e a partir dessa relação construímos o arcabouço 

teórico e metodológico do que chamamos de Teatro Ritual 

(Haderchpek, 2021), cuja proposta foi se delineando nos 

processos de criação do Grupo que buscavam pensar a cena 

a partir de um ato coletivo compartilhado. 

Partindo então desse pressuposto de que o teatro é uma 

arte que nasce dos rituais, das celebrações e das festas, e 

que isso é algo comum a todas as culturas, afirmamos que: 

O ritual em si tem muito a ensinar ao teatro, pois é seu 

ancestral, e quando pensamos num teatro que engloba 

o princípio do ritual estamos pensando num teatro que 

reverencia os seus antepassados, que aprende com 

eles, que é grato a eles e que incorpora os conhecimen-

tos do ritual ao teatro realizado na contemporaneidade. 

E não estamos falando de uma atualização do ritual, es-

tamos falando de uma reativação, pois o teatro contém 

o ritual, tal como nós contemos os genes dos nossos 

antepassados, e assim surge a proposta de um Teatro 

Ritual (Haderchpek, 2021, p. 17).

O Teatro Ritual feito no Arkhétypos surge, dessa forma, 

a partir de uma acão mágico-simbólica que é realizada pelo 

performer e que é redimensionada no tempo e no espaço na 

presença de um observador, que, como tal, também participa 

do ato ritualístico. 

4. Entre o ritual e a cena: confluências entre Bimphadi e 
Arkhétypos

As perspectivas de trabalho do Bimphadi e do Arkhétypos, 

ainda que estejam aqui apenas brevemente situadas, já nos 

indicam que a principal confluência entre os dois grupos é a 

relação que ambos estabelecem com o ritual, ou melhor: o que 



309
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

os aproxima mais diretamente é o trabalho que ambos realizam 

entre o ritual e a cena.  

Quando nós do Arkhétypos participamos das práticas 

cênicas propostas pelo Bimphadi, em Luanda, Angola — nas 

oficinas por eles ministradas no referido evento Otyoto 

Internacional do Bimphadi: encontro de sensibilidades —, 

pudemos sentir essa confluência no próprio corpo. Os 

exercícios propostos são diferentes e os elementos usados 

nessas experimentações (tais como recursos musicais, 

expressões verbais usadas na condução, etc.) também diferem 

de um grupo para o outro. Apesar das diferenças técnicas, 

percebemos uma confluência de princípio: ambos os grupos 

partem do pressuposto de que tanto o ritual quanto o teatro 

transportam o sujeito para dentro de um jogo codificado, para 

uma realidade outra que o faz mergulhar num universo simbólico. 

Quando adentra a este universo simbólico, o sujeito vive um 

processo de espelhamento, e assim, desde os símbolos, o real 

vai se construindo como ficcional e o ficcional permite a fruição 

estética: “o mito e o ritual não são para serem compreendidos 

em função do real [evidente], uma vez que consistem numa 

organização da experiência sensível no âmbito de um sistema 

semântico” (Marques; Assunção, 2009, p. 9-10). Ao mergulhar 

nesse sistema semântico, o ator/a atriz se coloca em contato 

com o universo simbólico refletido na cena, reconhecendo-se 

na ficção e integrando-se como parte dessa experiência. Nesse 

sentido, no momento em que está imerso na ação ritualística, o 

ator/a atriz cria uma poesia corporal:

Supõe-se que o teatro seja um instrumento, um veículo 

por meio do qual o ator possa ampliar a sua percepção 

e o campo da experiência física. A linguagem utilizada 

é, ao mesmo tempo, simbólica e poética, sagrada e pro-

fana (Mariz, 2008, p. 208-209).

Acreditamos que, enquanto manifestação da cultura, o teatro 

tem o poder de ressignificar os símbolos rituais, trabalhando-

os cenicamente e colocando-os à disposição de artistas e 

do público, que têm a oportunidade de se relacionarem com 



310
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

tais símbolos por meio do encontro de sensibilidades. Este é 

um dos pontos comuns do ritual e da cena: ambos operam 

na ressignificação dos símbolos e na reinterpretação das 

realidades.  

É por isso que quando falamos aqui em real e ficcional, em 

relação a essas experimentações cênicas do Bimphadi e do 

Arkhétypos, entendemos que não se trata de duas coisas 

situadas nitidamente em dois lugares distintos, já que o “ficcional” 

vai se construindo desde a “realidade” vivida pelo artista. Isso 

equivale a dizer que a ficção elaborada entre o ritual e a cena 

lida com âmbitos da realidade do/a artista: as cenas ficcionais 

que vamos construindo (a partir do trabalho com elementos 

do ritual) têm em si fundos da realidade. Trata-se, assim, de 

movimentos de idas e vindas de coisas que se metamorfoseiam: 

de âmbitos das nossas realidades para mundos ficcionais que 

inventam novas realidades possíveis, transmutadas pela cena 

— e, ainda que cada um a seu modo, isso funciona tanto para 

o/a performer quanto para o/a espectador/a. Ou seja, o que 

está entre o ritual e a cena é a possibilidade de abertura de 

mundos, é a possibilidade de rasgar nossas realidades para 

ampliá-las, aumentá-las, não necessariamente em quantidade, 

mas em intensidade; para deixar a vida maior; é a possibilidade 

de imaginar e inventar esboços de realidades que desejamos 

e merecemos — e não apenas uma realidade específica e 

colonizadora que nos dizem desde fora que temos que viver. 

O que está entre o ritual e a cena é, no fundo, um desejo 

contracolonial (Bispo dos Santos, 2023), de afirmar uma vida 

possível fora das amarras colonizadoras que impõem um modo 

específico de existir desde referenciais eurocêntricos.

Nesse sentido, o Núcleo Bimphadi e o Grupo Arkhétypos 

confluem quando, por meio de um trabalho entre o ritual e a 

cena, buscam modos de fazer teatro que não anulem o ator e 

a atriz em suas formas culturais de existir, que os coloquem 

como sujeitos da ação e não meros reprodutores de técnicas 

vindas de fora que se consideram legítimas por si sós, mas que 

pouco ou nada conversam com as realidades expressivas das 

origens étnicas e culturais dos artistas. Assim, quando buscam 



311
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

valorizar a diversidade, o trabalho do coletivo e a dimensão 

relacional do ser, os dois grupos corroboram para um fazer 

artístico contracolonial, não hegemônico e inclusivo.

Num texto sobre as relações entre o jogo ritual e as 

pedagogias do sul, Haderchpek (2018) discute práticas 

pedagógicas que questionam a colonização imposta ao ensino 

do teatro. Na esteira desse texto, é comum percebermos que, 

mesmo nas artes da cena, determinados conhecimentos do 

campo, sobretudo advindos da produção europeia, são eleitos 

e tratados como se fossem universais, desconsiderando o 

contexto histórico, social, cultural, político, etc. em que foram 

gerados. Ainda que haja, nesse campo, a promoção de diálogos 

interculturais, sabemos que, para que ocorra de fato uma 

troca, não pode haver um sentido de hegemonia de um saber 

sobre o outro, principalmente quando se trata de um processo 

pedagógico.

Durante os últimos anos tem-se focado muito na ques-

tão da técnica, como algo que pode ser partilhado e 

universalizado. Contudo, é salutar considerar que toda 

técnica é datada e cada técnica diz respeito a um con-

texto histórico e cultural específico, por isso, nem sem-

pre o que serve a um serve a todos e esta ideia de 

universalização está equivocada (Haderchpek, 2018, p. 

62).

No enfrentamento à universalização dos conhecimentos no 

ensino e na feitura do teatro, Mbandu Luvumbo Nsingui (2023), 

ator-pesquisador do Bimphadi, enfatiza:

[...] é importante pesquisarmos os nossos rituais, as nos-

sas cerimônias, a riqueza existente nas nossas canções, 

danças e representações. Porque nelas encontramos 

e nos conectamos com as nossas ancestralidades e 

podemos trazer para fora os nossos modos autênticos 

de ser enquanto africanos (e angolanos em particular) 

(p. 99).



312
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

Nessa mesma direção, Nelson Máquina (2023), também 

ator-pesquisador do Bimphadi, afirma:

Este trabalho com os rituais de passagem tem nos im-

pulsionado para uma nova visão. Temos, ao longo do 

processo, adquirido uma grande capacidade de resis-

tência nos momentos de atuação e na relação com os 

outros, pois esta é uma das características do ritual (p. 

32).

Atuando a partir desses pressupostos, o ator e a atriz do 

Bimphadi e do Arkhétypos traduzem uma experiência sensível 

que deixa a esfera do pessoal para ganhar um significado 

simbólico coletivo, que pode talvez alcançar um sentido 

daquilo que Victor Turner (2013) chamou, com base em rituais 

africanos, de communitas: 

[...] um sentimento comum de pertencimento a um mes-

mo povo. [...] uma modalidade do relacionamento social 

em que se abolem ou se reduzem ao mínimo as distin-

ções sociais, nivelando em sua condição humana básica 

e igualitária os participantes. [...] uma forma de relaciona-

mento humano primordial sempre contraposta à forma 

estruturada e hierarquizada do relacionamento social 

feito de posições bem demarcadas (Cavalcanti, 2020, 

p. 19; p. 70).

Os rituais nos permitem uma experimentação diferente do 

tempo, nos permitem adentrar o espaço do entre ou, como diz 

Turner (2013), da liminaridade:

As entidades liminares não se situam aqui nem lá; estão 

no meio e entre as posições atribuídas e ordenadas 

pela lei, pelos costumes, convenções e cerimonial. Seus 

atributos ambíguos e indeterminados exprimem-se por 

uma rica variedade de símbolos, naquelas várias socie-

dades que ritualizam as transições sociais e culturais. 

Assim, a liminaridade frequentemente é comparada à 

morte, ao estar no útero, à invisibilidade, à escuridão, à 

bissexualidade, às regiões selvagens e a um eclipse do 

sol ou da lua (p. 98). 



313
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

 Quando experimentamos o tempo liminar, renascemos 

para o mundo, zeramos as nossas expectativas e permitimos 

que as realidades sejam reinventadas. A liminaridade “é aquele 

período prenhe de possibilidades de transformação em que os 

sujeitos não estão nem aqui nem lá, não são mais o que eram e 

ainda não se tornaram o que eventualmente serão” (Cavalcanti, 

2020, p. 17). 

Nesse sentido, podemos aprender muito com os rituais, 

na medida em que eles mantêm “uma íntima conexão com a 

experiência vivida, em sua finitude, inconsistências e conflitos. 

Um lugar em que sujeitos e coletividades se forjam e se 

transformam em seu desejo de seguir vivendo” (id., p. 15), um lugar 

que mobiliza uma dimensão transformadora da experiência: “o 

ritual é um operador de transformações subjetivas e coletivas 

(id., p. 67). É dessa forma que, por meio de um trabalho entre 

o ritual e a cena, podemos reinventar os nossos modos de 

ser e estar na arte, no mundo, na vida. É também por isso 

que consideramos importante o compartilhamento entre 

pessoas/grupos ou, como diria Bispo dos Santos (2023), suas 

transfluências, pois é na troca com outros e outras que nos 

ressignificamos.

Ao longo do evento que organizamos junto com o Bimphadi 

em Luanda, Angola, tivemos a oportunidade de participar das 

atividades práticas propostas pelos atores fundadores desse 

Núcleo de Pesquisa em Artes da Cena, e pudemos partilhar 

do conhecimento que está sendo difundido por eles. De modo 

geral, as culturas africanas — nesse caso especificamente 

as angolanas — pensam o indivíduo a partir de sua dimensão 

relacional, e isso é refletido tanto nas práticas artísticas quanto 

nas práticas pedagógicas desenvolvidas pelo Núcleo.

Segundo Manuel da Costa, ator-pesquisador do Bimphadi:

No meio de vários grupos étnicos de Angola, toda 

criança que nascia e crescia neste seio era um indiví-

duo híbrido como um membro daquela família e o pai de 

um, era pai de todos. Então, quando alguém aprontava 

o vizinho mais adulto podia dar o corretivo educacional, 

pois éramos uma família, e mesmo que tivéssemos tra-



314
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

ços de várias etnias estávamos ligados pelo ideal da fi-

losofia africana do Muntu: “eu sou porque nós existimos” 

(Costa, 2023, p.25).

	 O princípio referido por Costa (2023), “eu sou porque nós 

existimos”, situa nossa existência sobretudo nas relações com 

outros e outras. O indivíduo se constitui a partir das conexões 

com seu entorno, ou seja, alguém se define a partir do âmbito 

coletivo: sua existência está associada ao encontro com o 

outro. E quando este princípio transborda para a cena, temos 

um ato de entrega total, temos um ator total:

[...] em nossos laboratórios, uma das nossas maiores 

buscas é elaborar caminhos que possibilitem este en-

contro entre o ator e seu ser (pessoa), na perspectiva 

da filosofia bantu. Fugimos da ideia do ser eurocêntri-

co (corpo separado da mente), para voltar ao ideal do 

ser africano, o “Muntu”, um ser indivisível e total (Costa, 

2023, p. 39).

Partindo desse princípio e buscando refletir sobre as 

experiências que tivemos juntos no Otyoto Internacional do 

Bimphadi, nos lançamos as seguintes perguntas: O que as artes 

da cena podem aprender com o que se passa entre o ritual e 

a cena? O que há de pedagógico na ação cênico-ritualística? 

5. Apostas pedagógicas de um trabalho artístico entre o ritual 
e a cena

	 Ao quebrar com a tradição eurocêntrica, o ator/a atriz 

do Bimphadi se redescobre enquanto ator/atriz e afirma a sua 

autonomia no interior desse processo. Um ator/uma atriz que 

trabalha na perspectiva de um ser total, no sentido do Muntu 

estudado por Costa (2023), não precisa que um diretor lhe diga 

o que fazer, ele/ela faz por si mesmo, deixando que a ação 

cênica se revele na relação com o outro. Nas experimentações 

cênicas que fizemos no evento Otyoto, tivemos um exemplo 

disso, tal como narrou Tchiloia Lunono (2022), um dos atores 

angolanos fundadores do Bimphadi:



315
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

Na conversa aberta no fim do primeiro dia, houve um 

comentário marcante, um participante disse que quan-

do chegou na prática pensou que alguém estaria a diri-

gi-lo em como fazer as coisas; isso não aconteceu, “não 

foi necessária uma mão me pegar para fazer as coisas”, 

complementa. É, em termos pedagógicos, esta, enten-

do, uma proposta metodológica inovadora, optar por 

uma ‘‘pedagogia teatral sem mão”, que obrigue a fazer, 

uma mão que aponta o caminho ou mesmo que açoita. 

A mão! Algo tão simbólico para representar a violência 

praticada por métodos de ensino coloniais como a mão 

não há. É, por exemplo, com uma pedagogia do açoite 

que a minha geração rural dos anos 1990 e anteriores 

aprenderam o português (p. 121).

Segundo Lunono (2022), no Bimphadi pratica-se o que ele 

chama de uma “pedagogia sem mão”. A “pedagogia sem mão” 

instaura no processo um senso de responsabilidade coletiva que 

se estende a cada um, onde cada qual é responsável por suas 

ações, respeitando-se a pluralidade do grupo. Lunono (2022) 

fala também da importância daquele que orienta o processo, 

que estimula o coletivo, mas que está atento às proposições 

singulares de cada participante:

É evidente que a pessoa responsável por orientar o 

processo de jogo ou criação possui um certo nível de 

intervenção. No entanto, neste contexto, essa pessoa 

não pretende colocar as pessoas participantes num 

mesmo compasso. Não existem passos a seguir, cada 

corpo-indivíduo está em seu próprio tempo e forma de 

“ser” (não alienado de sua corporeidade materna), e é 

na sua diferença que se combina/encontra com os ou-

tros seres. É a este modo de conduzir processos cê-

nicos que chamo de “pedagogia teatral sem mão”. Esta 

abordagem permite abrir-se para a pluriversidade pre-

sente num grupo de pessoas, mesmo que pertençam à 

mesma cultura. Cada indivíduo é uma infinitude de pos-

sibilidades de ser, e isso deve ser respeitado (p. 125).

Não colocar todas as pessoas no mesmo compasso, 

respeitando as singularidades, é uma sabedoria ancestral, e, 



316
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

nesse sentido, pode ser entendida como uma ação contracolonial 

(Bispo dos Santos, 2023). A ideia de uniformizar e de criar um 

padrão a ser seguido advém das tradições europeias, que tende 

a copiar um modelo dado a priori reproduzindo-o tecnicamente. 

Nesse sentido, a “pedagogia sem mão” proposta pelo Bimphadi 

surge como um exercício de alteridade e de liberdade, que nos 

ajuda a pensar a relação entre os saberes ancestrais, presentes 

nos rituais angolanos, e a cena, que emerge a partir de um 

movimento coletivo, relacional e autônomo. Assim, olhando 

para suas próprias corporeidades, cantorias, danças, e para 

distintos elementos dos seus rituais, os atores-pesquisadores 

do Bimphadi encontraram microformas poéticas e políticas de 

resistência às práticas colonizadoras do teatro em Angola.

No caso do Grupo Arkhétypos, sua aposta pedagógica 

está na ideia de que:

[...] não há princípios gerais de condução que possam 

ser aplicados a todos os sujeitos ou ao maior número 

de sujeitos envolvidos. Os princípios são elaborados e 

medidos na própria experimentação que o performer 

faz de si mesmo na sua relação com os outros. Ele vai 

aprendendo a medir-se em relação a si na relação que 

estabelece com os outros. O principal da pedagogia de 

si é que cada um cuide da sua própria condução e nes-

se cuidado vá estabelecendo os princípios da sua con-

dução a partir das trocas que concede e que aceita 

no jogo, sem que haja alguém lhe dizendo o que fazer, 

como agir, a quem atender, o que pensar (Coutinho; 

Haderchpek, 2019, p.16).

Essa aposta pedagógica do Arkhétypos foi nomeada de 

“pedagogia de si” (Coutinho; Haderchpek, 2019), entendida 

como “um exercício de condução de si, uma possibilidade 

aberta que os envolvidos têm de experimentar a aventura de 

conduzir a si mesmos na relação com os outros” (p. 15). 

Assim, ainda no sentido de ressaltarmos as confluências 

entre Bimphadi e Arkhétypos, podemos fazer um paralelo entre 

a “pedagogia sem mão” praticada pelo Bimphadi  e a “pedagogia 

de si” praticada no Arkhétypos: da mesma forma que na 



317
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

“pedagogia sem mão” o condutor ou orientador do processo 

não pretende colocar os participantes no mesmo compasso, na 

“pedagogia de si” o condutor não trabalha com princípios gerais 

que sirvam a todos e cada performer aprenderá a conduzir a si 

mesmo, na relação estabelecida com o outro, sem que alguém 

lhe pegue pela mão ou lhe diga o que fazer. 

Tal como a aposta numa “pedagogia sem mão” do Bimphadi, 

a “pedagogia de si” do Arkhétypos se desenvolve a partir de 

um exercício de alteridade. E em ambas apostas pedagógicas 

há um saber gerado a partir do próprio sujeito, que atua de 

modo autônomo no interior do processo de criação cênica:

No caso da pedagogia de si do teatro ritual, o próprio 

performer é que mede a condução que vai fazer de si 

mesmo e se mede nessa condução. Uma experiência 

como essa abre a pergunta: e se alguém que passa 

por esse aprendizado no teatro ritual experimentasse 

conduzir a si mesmo e medir-se em relação a si em 

distintos âmbitos de sua vida para além do teatro? Que 

princípios são esses que o performer descobre ou in-

venta de condução de si no teatro ritual? E se ele ex-

perimentar esses princípios em outros âmbitos de sua 

vida? (Coutinho; Haderchpek, 2019, p. 15-16).

Aqui percebemos diferenças entendidas como 

desdobramentos do mesmo princípio contracolonial que 

orienta o trabalho dos dois grupos: enquanto o Bimphadi busca 

nos seus rituais respostas para a reinvenção do seu fazer 

cênico por meio de uma “pedagogia sem mão”, no Arkhétypos 

nos questionamos como os saberes cênicos presentes na 

“pedagogia de si” podem transbordar para a vida cotidiana dos 

performes. Trata-se, assim, de desdobramentos em diferentes 

direções: do ritual para a cena, da cena-ritual para a vida…

Os modos autênticos de ser há muito tempo vêm sendo 

negligenciados na cultura ocidental, que busca colocar a todos 

sob a égide padronizada da globalização e do neoliberalismo. 

Fragmentar a pessoa é uma estratégia de dominação do 

colonizador, pois sozinhos ficamos mais fracos para enfrentar 



318
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

os ditames homogeneizantes da lógica colonial. Como nos 

ensina Bispo dos Santos (2023, p. 52), “é preciso contracolonizar 

a estrutura organizativa”:

O contracolonialismo é simples: é você querer me co-

lonizar e eu não aceitar que você me colonize, é eu me 

defender. O contracolonialismo é um modo de vida. O 

contracolonialismo praticado pelos africanos vem des-

de a África. É um modo de vida que ninguém tinha no-

meado. Podemos falar do modo de vida indígena, do 

modo de vida quilombola, do modo de vida banto, do 

modo de vida iorubá. Seria simples dizer assim. Mas se 

dissermos assim, não enfraqueceremos o colonialismo. 

Trouxemos a palavra contracolonialismo para enfraque-

cer o colonialismo. Já que o referencial de um extre-

mo é o outro, tomamos o próprio colonialismo. Criamos 

um antídoto: estamos tirando o veneno do colonialismo 

para transformá-lo em antídoto contra ele próprio (p. 

41). 

Nesse sentido, ao estarem situadas em modos de ser artista 

que quebram com a tradição eurocêntrica, pensamos que as 

apostas pedagógicas do Bimphadi (por meio da “pedagogia 

sem mão”) e do Arkhétypos (por meio da “pedagogia de 

si”) funcionam também como estratégias de resistência 

contracolonial. 

6. Considerações entremeadas

As intensidades de nossa imersão na residência artística 

Otyoto Internacional do Bimphadi: encontro de sensibilidades, 

vivendo o evento não apenas em sua programação oficial 

em Luanda-Angola, mas também sentindo no próprio corpo 

bocados das contradições geradas pelas muitas surpresas 

e estranhamentos (em diferentes sentidos) que envolviam o 

caminhar pelas ruas, os meios de deslocamento entre regiões 

da cidade, os mercados, a feitura diária de almoços e jantares 

coletivos, as músicas cantaroladas nas esquinas, as danças que 

embalavam os corpos das crianças de manhã cedo em seus 

caminhos para a escola, um ritual de óbito montado na área 



319
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

comum do condomínio, o incomparável nascer do sol a que 

assistíamos pela janela do apartamento, a hierarquia das relações 

sociais e o machismo que as encobre: tudo isso, associado 

aos modos intensamente positivos pelos quais fomos afetados 

pelas experimentações cênicas e pedagógicas do Bimphadi, 

nos fez voltar ao Brasil mais fortalecidos em relação ao trabalho 

que vimos fazendo no Arkhétypos e na Universidade Federal 

do Rio Grande do Norte há mais de quatorze anos. Sentimos que 

a força de nosso encontro corporal com as culturas angolanas 

teve o poder de reanimar e robustecer as apostas artísticas e 

pedagógicas a que temos nos lançado.     

Nesse sentido, nosso encontro com o Bimphadi nos 

revigorou, avivando o princípio contracolonial, no qual ambos os 

grupos acreditamos. Em nossas formas distintas de proceder, 

mas com nossa proposta comum de trabalhar entre o ritual 

e a cena, tivemos a oportunidade de nos espelharmos um no 

outro enquanto dois grupos que se afirmam como artistas-

pesquisadores, fazedores de arte e pensadores do nosso 

tempo. E, nessa direção, tivemos a chance não apenas de falar 

sobre o princípio filosófico bantu, mas de efetivamente senti-lo 

funcionando em nossos próprios corpos: um princípio que para 

nós se fez valer também no âmbito dos coletivos, na medida 

em que um grupo pôde se reafirmar e fortalecer na troca com 

o outro.

No encontro que tivemos com o Bimphadi, compartilhamos 

com eles questões que nos inquietam e nos movem, relacionadas 

sobretudo à feitura de um teatro que não anule nossos saberes 

locais, legitimando esses saberes como potência cênica em 

sua diversidade e força. Trata-se de um cerne que mobiliza o 

trabalho artístico e pedagógico tanto do Bimphadi, em Angola, 

quanto do Arkhétypos, no Brasil, e o encontro dos grupos 

reverberou fortemente nas pesquisas que ambos os grupos 

realizam.

Encontramos num Núcleo artístico de Angola (que foi 

também colonizada por Portugal) cintilações daquilo em 

que acreditamos e tentamos praticar como resistência 

contracolonial. Esse encontro nos encoraja e dá mais tônus a 



320
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

nós enquanto Grupo de Teatro, nos orienta em direções mais 

profundas de nossas crenças, dimensiona e expande o nosso 

ser e nossas formas de agir no mundo.

Assim, em decorrência do nosso encontro, pudemos 

reafirmar crenças comuns já praticadas pelos dois grupos. Uma 

delas, talvez a principal, é a crença de que precisamos reverter 

a lógica do pensamento eurocêntrico em nossos processos de 

criação artística, em nossas formas de fazer arte, em nossas 

aulas, no ensino das artes, em nossas pedagogias das artes 

cênicas... Sentimos juntos a força de valorizar os saberes das 

pessoas nesses processos e os modos relacionais de ensinar 

e aprender, que se dão na esfera do coletivo, na troca com 

outros e outras, e que potencializam o nosso ser, o nosso fazer, 

os nossos jeitos de habitar o mundo. E isso vale para o ensino 

formal e também não-formal, nas trocas entre comunidades, 

entre vida e arte: “entre o ritual e a cena”...

REFERÊNCIAS

BISPO DOS SANTOS, Antônio.  A terra dá, a terra quer. 

Imagens de Santídio Pereira; texto de orelha de Malcom 

Ferdinand. São Paulo: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023.

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Drama, ritual 

e performance: a antropologia de Victor Turner. Rio de Janeiro: 

Mauad X, 2020.

COSTA, Manuel Francisco João da. A busca do Muntu: 

o treinamento corporal do ator do Bimphadi. Dissertação 

(Mestrado em Artes Cênicas), Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, Natal-RN, 2023.

COUTINHO, Karyne Dias; HADERCHPEK, Robson Carlos. 

Pedagogia de si: poética do aprender no teatro ritual. Art 

Research Journal, Revista de Pesquisa em Artes, v. 6, n. 1, p. 1-19, 

Natal: UFRN, UDESC, 2019. Disponível em: https://periodicos.

ufrn.br/artresearchjournal/article/view/17381. Acesso em: 28 

jul. 2024. 

https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/17381
https://periodicos.ufrn.br/artresearchjournal/article/view/17381


321
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

HADERCHPEK, Robson Carlos. O Teatro Ritual e os Estados 

Alterados de Consciência. São Paulo: Giostri, 2021.

HADERCHPEK, Robson Carlos. O Jogo Ritual e as Pedagogias 

do Sul: Práticas Pedagógicas para a Descolonização do Ensino 

do Teatro. Moringa: Artes do Espetáculo, João Pessoa, v. 9, 

n. 1, p. 55-65, 2018. Disponível em: https://periodicos.ufpb.br/

ojs2/index.php/moringa/article/view/40648. Acesso em: 28 

jul. 2024. 

LUNONO, Paulino Tchiloia Bimba. Corporeidade materna: um 

conto da trajectória pessoal e reflexões sobre o corpo em 

arte. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas), Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte, Natal-RN, 2023.

LUNONO, Paulino Tchiloia Bimba. Aproximações entre o 

Bimphadi e o Arkhétypos: uma “pedagogia teatral sem mão”. 

Revista Dados de África(s), v.3, n.5, p. 113-126, 2022. Disponível 

em: https://revistas.uneb.br/index.php/dadosdeafricas/article/

view/16750. Acesso em: 28 jul. 2024.

LUNONO, Paulino Tchiloia Bimba; NSINGUI, Mbandu Luvumbo; 

MÁQUINA, Nelson; COSTA, Manuel Francisco João da. O 

Teatro Angolano: O Bimphadi e o seu processo de (re)criação. 

In: BRONDANI, Joice Aglae; HADERCHPEK, Robson Carlos; 

ALMEIDA, Saulo Vinícius (org). Práticas Decoloniais nas Artes 

da Cena II. São Paulo: Giostri, 2022.

MÁQUINA, Nelson Sampaio. Dança-canção: as canções 

ritualísticas nyaneka nas recriações do Bimphadi. Dissertação 

(Mestrado em Artes Cênicas), Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, Natal-RN, 2023.

MARIZ, Adriana Dantas de. A Ostra e a Pérola: uma visão 

antropológica do corpo no teatro de pesquisa. São Paulo: 

Perspectiva S.A, 2008.

MARQUES, Bernardo; ASSUNÇÃO, Susana. Babel ou o Início 

Simbólico: caminhos para uma Pedagogia do Sujeito. Covilhã: 

LusoSofia, 2009.

NSINGUI, Mbandu Luvumbo. Elementos etnoteatrológicos 

de manifestações culturais em Angola: efeitos artísticos e 

educativos do ritual de óbito bakongo. Dissertação (Mestrado 

https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/moringa/article/view/40648
https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/moringa/article/view/40648
https://revistas.uneb.br/index.php/dadosdeafricas/article/view/16750
https://revistas.uneb.br/index.php/dadosdeafricas/article/view/16750


322
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 299-322, dez. 2025

Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola 
e Brasil

em Artes Cênicas), Universidade Federal do Rio Grande do 

Norte, Natal-RN, 2023.

NSINGUI, Mbandu Luvumbo; COUTINHO, Karyne Dias. A 

força artística do ritual. In: HADERCHPEK, Robson (Org.). Corpo 

e processos de criação nas artes da cena: saberes da África. 

Jundiaí, SP: Paco Editorial, 2025. p. 21-32.

NSINGUI, Mbandu Luvumbo; COUTINHO, Karyne Dias. O ritual 

como princípio de ensino em Angola. Eccos, Revista Científica. 

São Paulo, n. 68, p. 1-12, e25407, jan./mar. 2024. Disponível em: 

https://doi.org/10.5585/eccos.n68.25407. Acesso em: 28 jul. 

2024. 

TURNER, Victor W. O Processo Ritual: estrutura e anti-

estrutura. Tradução de Nancy Campi de Castro e Ricardo A. 

Rosenbusch. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

Submetido em: 11/03/2025

Aceito em: 01/12/2025

https://doi.org/10.5585/eccos.n68.25407

	h.9qabo5e6c4s1
	h.4eox25xdhdh0
	h.313ysstnegpf
	h.elxro02ndr6c
	h.2l29hdib0fvj
	h.8utb82713ahs
	h.lu6nl1fv9ej7
	h.m3x05lwtg01
	h.r1a15xir3u5v
	h.yb323a5avh6f
	h.8o4f69opavoa
	h.epnis8m1ufqv
	h.efvqn69j12o3
	h.n2np2sz6imi6
	h.bfxjjrh6qap1
	h.pglti8rrdth1
	h.v25xgeuhmqbh
	h.a352eqax2w8f
	h.ht5ynsujz6g0
	h.csxxz2jczurc
	h.wc1zs5ph8s8l
	h.ymhvh5j8e1d
	h.6igdeysxcvj5
	h.lm9zcsui1hap
	h.xhf5anu7ikkg
	h.wzruuzrj859d
	h.rwv0bzlzci26
	h.9x78zg9xzgic
	h.ityocbb55n6q
	h.pxlctouujht7
	id.boejwdjgvgz5
	id.dv4sv1h7szbh
	id.9o72h663y0tk
	h.tf6trqsrfoxm
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	h.m2lj80566kcz
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.cjyq0s2tmmoi
	h.nbjvvvf8pusz
	h.1yqz34uqjyb0
	h.i8haefqhz89m
	h.xkku3u9yd329
	h.5jqcqth7gld6
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	_p88h0rnn61wz
	_vpkkf3k9ltqi
	_aqkuwewfl91z
	_dq2jrvlh3jks
	Abertura
	Ataques woke na arte e na educação
	Para habitar as artes, um currículo queer
	Uma Sala Inteira a Sonhar
	encantamento em arte e educação na Fábrica de Sonhos
	Tornar-se Professora Performer Pesquisadora: um réquiem para uma servidora pública da rede municipal de ensino de São Paulo
	O educador como mediador cultural
	Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma educação decolonial
	Corporeidades Negras no Ambiente Escolar: um lugar de aquilombamentos estéticos do teatro para lei 10.639/2003
	Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade em disputa
	Princípios Norteadores para uma Pedagogia Singular do Lume Teatro
	Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola e Brasil
	Saberes del teatrar y del expectateatrar desde una Filosofía de la Praxis Escénica
	Espaço Cultural Tupinambá na Cidade de Olivença – BA
	Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação política
	Diálogos Trans-hemisféricos: ativAÇÕES perforMÁGICAS indígenas e site-specific em Pe ataju jumali / Ar quente
	Arte Mura como estratégia de recuperação de memória
	Os saberes de terreiros de candomblé e de Exu para se pensar e fazer mediação de leitura

