
236
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Colonialidade nas Artes: 
neutralidade, poder e 

legitimidade em disputa

Coloniality in the Arts: 
neutrality, power, and 
legitimacy in dispute

Ana Beatriz Coutinho Rezende1

1. Graduada em Serviço Social pela Universidade Norte do Paraná (UNOPAR); es-
pecializada em Psicologia Social e Antropologia pela Faculdade Metropolitana (FA-
MEESP); mestranda no programa de pós-graduação em Estudos Culturais na Escola 
de Artes, Ciências e Humanidades da Universidade de São Paulo (EACH/USP); São 
Paulo, São Paulo, Brasil; Email para contato: anaimani@usp.br.

mailto:anaimani%40usp.br?subject=


237
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Resumo | 

Este artigo explora como as noções de colonialidade, 

neutralidade e legitimação estão presentes nas disputas atuais 

dentro das artes e dos estudos culturais. O objetivo principal é 

investigar como a herança colonial influencia a hierarquização 

das linguagens artísticas e como a neutralização das linguagens 

dominantes, junto à estigmatização das expressões contra-

hegemônicas, opera como estratégia política de dominação 

cultural. Examina-se também o impacto dessas disputas 

na construção do conhecimento, com foco no campo da 

dança, evidenciando como as expressões dominantes são 

apresentadas como universais, enquanto as não hegemônicas 

são muitas vezes desvalorizadas, sendo rotuladas como 

“folclóricas”, “identitárias” ou “complementares”. A metodologia 

envolve revisão bibliográfica de teorias pós-coloniais e estudos 

culturais críticos, complementada por exemplos práticos que 

ilustram essas dinâmicas. O artigo defende a revisão crítica 

de conceitos como neutralidade e legitimidade, propondo 

a amefricanidade (Gonzales, 2020) como uma categoria 

político-cultural para enfrentar a estrutura colonial nas artes e 

oferecer uma reformulação do conhecimento, considerando as 

especificidades culturais do território latino-americano e tendo-

as como fundamentais para a formação cultural e artística no 

Brasil.

Palavras-chave: Artes; Colonialidade; Amefricanidade; 

Hegemonia Cultural.

Abstract |

This article explores how the notions of coloniality, neutrality, 

and legitimation are present in current disputes within the arts 

and cultural studies. The main objective is to investigate how 

colonial heritage influences the hierarchy of artistic languages 



238
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

and how the neutralization of dominant languages, along 

with the stigmatization of counter-hegemonic expressions, 

operates as a political strategy of cultural domination. It also 

examines the impact of these disputes on the construction 

of knowledge, focusing on the dance field, highlighting how 

dominant expressions are presented as universal, while 

non-hegemonic ones are often devalued, being labeled as 

“folkloric,” “identitarian,” or “complementary.” The methodology 

involves a literature review of post-colonial theories and 

critical cultural studies, complemented by practical examples 

that illustrate these dynamics. The article advocates for a 

critical revision of concepts such as neutrality and legitimacy, 

proposing ameafricanity (Gonzales, 2020) as a political-cultural 

category to confront the colonial structure in the arts and 

offer a reformulation of knowledge, considering the cultural 

specificities of the Latin American territory and regarding 

them as fundamental for cultural and artistic formation in Brazil.

Keywords: Artes; Coloniality; Amefricanity; Cultural 

Hegemony.



239
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

1 Introdução

Se você é do campo da dança, ou até mesmo se não 

é, pode já ter ouvido a frase “o balé é a mãe de todas as 

danças”. Esta é uma frase que parece universal, quase uma 

verdade incontestável que assegura que o que se aprende nas 

práticas do balé clássico dá suporte técnico para executar 

outras linguagens da dança. Mas já parou para pensar por 

que e como uma única dança pode ser considerada “mãe” de 

tantas outras? Como isso se justifica em contextos culturais 

e geográficos diferentes, com outras corporeidades, padrões 

biomecânicos, ou até mesmo com danças que surgiram antes? 

E por que algumas linguagens como o balé ou a dança moderna 

são tratadas como universais, como se fossem neutras e 

superiores, enquanto outras, como o breaking ou o maculelê, 

são rotuladas como “ideológicas” ou “folclóricas”? Quem decide 

o que é legítimo e neutro, e o que carrega uma carga política? 

Essas questões são o ponto de partida deste artigo, que busca 

investigar como a herança colonial ainda molda a hierarquia 

nas linguagens artísticas e como os rótulos atribuídos a 

essas expressões são, na verdade, profundamente políticos, 

refletindo disputas de poder. 

A questão é que a ideia de “neutralidade” nas artes nunca 

foi mera casualidade, mas uma estratégia política que, ao longo 

da história, tem sido usada para legitimar algumas expressões 

artísticas enquanto marginaliza outras, empurrando-as para o 

campo do “primitivo”, “ideológico” ou “exótico”. Esse processo 

não é natural, muito menos neutro. Está diretamente vinculado 

à colonialidade do saber e do fazer artístico que, ao colocar as 

artes europeias e ocidentais em um pedestal de universalidade 

e sofisticação, relegou expressões africanas, afro-diaspóricas, 

indígenas, orientais e de outros povos subalternizados ao 

status de “étnicas”, “primitivas” e “inferiores”. Essa hierarquização 

ainda se perpetua como uma herança colonial nos currículos 

acadêmicos e nas instituições culturais,  nos quais linguagens 

hegemônicas continuam sendo tratadas como um padrão 

universal, enquanto as demais são classificadas como 



240
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

“folclóricas” ou “ideológicas”, como se fossem insuficientes e 

menos “legítimas” para a formação profissional. A realidade 

imposta por essa lógica hegemônica gera desafios profundos 

para aqueles que ousam questioná-la, para aqueles que 

buscam abrir espaços para epistemologias e estéticas contra-

hegemônicas. 

Portanto, neste artigo se objetiva examinar como a 

colonialidade – enquanto mecanismo histórico de dominação 

e subordinação -  estrutura a percepção da arte e da técnica, 

investigando os mecanismos que conferem legitimidade 

a algumas expressões artísticas, enquanto marginalizam 

outras. Além disso, busca-se explorar como as artes contra-

hegemônicas propõem formas de resistência a essas dinâmicas, 

com destaque para a amefricanidade (Gonzalez, 2020) como 

campo político e artístico de enfrentamento e proposição 

prática de reformulação do conhecimento. 

Metodologicamente, a discussão se apoia em uma revisão 

crítica da literatura que atravessa as tensões entre colonialidade, 

arte e técnica. A partir do conceito de colonialidade do saber 

(Quijano, 2005), examina-se como as hierarquias culturais são 

construídas e naturalizadas, criando uma lógica que delega a 

“universalidade” apenas a algumas expressões artísticas. Ao 

considerar o caso brasileiro e adotar o conceito propositivo da 

amefricanidade, procura-se investigar como práticas artísticas 

podem desafiar essa estrutura colonial ao apontar novas 

formas de pensamento e criação. 

O artigo está estruturado em cinco seções: na primeira 

se analisa como a colonialidade opera na hierarquização e 

legitimação de diferentes linguagens artísticas; na segunda 

se investiga como o conceito de “neutralidade” pode ser 

articulado e percebido como estratégia política de dominação 

cultural; na terceira se explora a relação entre corpo, técnica 

e legitimidade; a quarta examina como a amefricanidade 

tensiona e subverte os padrões hegemônicos estabelecidos 

e apresenta novas formas de perceber o conhecimento. Por 

fim, a conclusão retoma os principais pontos e limitações do 

estudo, destacando a urgência de uma crítica mais profunda 



241
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

sobre as consequências da colonialidade nas artes, no ensino 

e na pesquisa.

2 Colonialidade na legitimação e hierarquização das artes

A relação entre a colonialidade e as artes, embora por 

vezes negligenciada, é fundamental para entender como 

as linguagens artísticas são produzidas, reconhecidas e 

legitimadas no cenário global. O conceito de colonialidade, 

desenvolvido por Aníbal Quijano, revela que a lógica colonial 

vai além da dominação política e econômica, influenciando 

também as estruturas de conhecimento e expressão cultural. 

Ao marginalizar culturas, a violência colonial impõe um modelo 

de saber que reforça hierarquias culturais baseadas na suposta 

superioridade da cultura ocidental. Nesse sentido, a colonização 

não se limitou a um projeto político e econômico, mas também 

se configurou como um empreendimento estético e simbólico, 

no qual as artes passaram a ser tanto espaços de resistência 

quanto ferramentas de legitimação do poder colonial.

Como argumenta Quijano (2005), a colonialidade do poder 

não se restringe ao domínio territorial, estendendo-se à 

própria organização do mundo. Ao se afirmar como centro 

da civilização e da cultura, a Europa estabeleceu um regime 

de saberes que subordina outras formas de existência e 

expressão. Esse processo de universalização continua a se 

refletir nas narrativas culturais hegemônicas que perpetuam 

padrões eurocêntricos,  em que a lógica da necropolítica 

abordada por Mbembe (2018) - enquanto poder sobre a vida 

e a morte - perpassa a violência física e atinge os domínios 

simbólicos e culturais que estruturam as dinâmicas globais.

Sendo assim, quem decide o que é cultura ou arte legítima? 

Quem define o que é sofisticado e o que é “popular”? Como 

aponta Bourdieu (2007), a cultura não é um campo neutro. Ela 

se organiza por meio da distinção, num sistema que separa o 

erudito do inferior, naturalizando desigualdades. O que parece 

ser uma simples questão de gosto ou talento é, na realidade, 

um reflexo de relações de poder.



242
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Durante séculos a arte europeia ocupou o topo, enquanto 

expressões culturais não hegemônicas eram rotuladas como 

“exóticas”, “folclóricas” ou “primitivas”. Ortiz (1994) aprofunda 

essa discussão ao mostrar que a legitimidade cultural não 

surge espontaneamente, mas é fabricada e sustentada por 

instituições como museus, universidades, críticos e políticas 

culturais. No entanto, esse reconhecimento não ocorre de forma 

equitativa. O que é visto como universal e neutro é, na verdade, 

um produto de disputas históricas e geopolíticas. Enquanto 

algumas formas artísticas circulam globalmente e acumulam 

prestígio, outras são sistematicamente marginalizadas.

A marginalização dessas expressões artísticas não 

reflete sua falta de valor ou sofisticação, mas um sistema que 

define quais práticas ocupam o centro e quais são relegadas 

às margens. Esse modelo hierárquico se reflete na forma 

como algumas linguagens são codificadas como “técnicas” e 

outras como “espontâneas”. O balé clássico, por exemplo, é 

frequentemente apresentado como a expressão universal da 

técnica e da erudição, enquanto danças como o breaking ou 

as expressões afro-brasileiras são descritas como exóticas, 

folclóricas ou populares, ignorando a rigorosa formação técnica 

envolvida nessas práticas.

Fanon (2005) ressalta que essa desumanização simbólica é 

parte do aparato colonial, pois, ao naturalizar as manifestações 

culturais dos povos colonizados, lhes nega o status de produção 

intelectual e complexidade formal. Wynter (2003) expande 

essa reflexão ao argumentar que a Europa se construiu como 

a medida do humano, um padrão civilizatório que reformulou 

epistemologias e expressões culturais dentro de uma lógica 

hierárquica. Esse processo está intimamente ligado ao que 

Quijano (2005) chama de colonialidade do poder, no qual a 

matriz colonial persiste na produção de conhecimento e na 

legitimação de determinados discursos culturais em detrimento 

de outros.

No artigo “Colonialidade na dança e as formas africanizadas 

de escrita de si: perspectivas sul-sul através da técnica Germaine 

Acogny”, Silva e Santos (2017) discutem a complexidade da 



243
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

inclusão das práticas de dança afro-diaspóricas nos currículos 

acadêmicos de dança, destacando como essas formas são 

frequentemente marginalizadas e relegadas a um status 

periférico nas instituições educacionais. As autoras questionam 

como as epistemologias do Sul, especialmente aquelas 

fundamentadas nas tradições africanas e afro-diaspóricas, 

são desconsideradas no espaço acadêmico em favor das 

epistemologias dominantes do Norte hegemônico.

Silva e Santos (2017, p. 163) apontam a urgência de incluir 

pedagogias alternativas nos espaços de formação acadêmica, 

mas não de forma superficial, “como ‘disciplinas especiais’ ou 

‘eventos temáticos’, que muitas vezes soam como paliativos 

frente à urgência de estabelecer relações mais horizontais 

entre as propostas do norte hegemônico e aquelas originadas 

dos espaços subalternizados”. Elas defendem a criação de 

um diálogo mais horizontal entre as influências do Norte e as 

práticas de resistência culturais provenientes de contextos 

subalternizados.

Um exemplo claro dessa marginalização e resistência pode 

ser observado na trajetória da técnica silvestre. Desenvolvida 

por Rosangela Silvestre desde o começo da década de 1970, 

essa técnica se fundamenta nas simbologias dos orixás e 

dos elementos da natureza para sistematizar uma técnica de 

treinamento em dança que esteja enraizada nas tradições 

afro-brasileiras e nas dinâmicas e qualidades da natureza. 

Apesar de mais de quarenta anos de desenvolvimento, ela 

ainda é pouco valorizada no Brasil como parte fundamental do 

processo formativo e treinamento de bailarinos. No entanto, 

fora do Brasil, essa técnica é amplamente reconhecida, sendo 

ensinada em universidades e academias, respeitada por seu 

rigor metodológico, qualidade técnica e aplicabilidade no 

treinamento profissional de bailarinos. Esse contraste revela 

um sintoma de colonialidade, em que as práticas de dança 

brasileiras, especialmente as que se originam das culturas 

afro-diaspóricas, são relegadas a um papel secundário, sendo 

vistas como complementares ou intuitivas, em vez de serem 

reconhecidas em seu pleno valor técnico.



244
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

A própria experiência da dançarina e professora de técnica 

silvestre Vera Passos (Rezende; Passos, 2024) ilustra essa 

exclusão. Ela compartilha como, ao ingressar na licenciatura em 

dança, encontrou um sistema educacional que desconsiderava 

as danças afro-brasileiras, relegando-as a um espaço 

periférico. Vera Passos relata que encontrou profissionais de 

linguagens afro-diaspóricas contratadas como professoras pela 

universidade, mas atuando apenas nas áreas administrativas, já 

que se acreditava que essas linguagens não tinham a técnica 

necessária para integrar um currículo acadêmico. Esse relato 

evidencia a dificuldade de as práticas não hegemônicas serem 

reconhecidas como parte legítima da formação acadêmica 

e profissional, uma vez que o currículo universitário continua 

priorizando influências europeias e estadunidenses.

Passos também aponta para a forte tendência no Brasil 

de buscar técnicas e formações estrangeiras, como se as 

técnicas brasileiras fossem insuficientes para o processo 

formativo em dança. Ela observa que, fora do Brasil, muitas 

academias e universidades já reconhecem as riquezas das 

linguagens afro-diaspóricas e investem em formações nessas 

expressões. Ela comenta:

Quando apresento nas aulas o que eu acredito, o que 

me nutre, o que sustenta o meu movimento comunitá-

rio, eu abro espaço para que as outras pessoas bus-

quem isso também, vindo de onde elas vêm. Para mim, 

é esse lugar que vai alimentar o que o Brasil tanto está 

buscando na dança contemporânea, mas aqui as pesso-

as continuam sempre se baseando em outros olhares 

e buscando fora em vez de buscar dentro (Rezende; 

Passos, 2024, p. 233).

Esse depoimento revela como as práticas de dança 

afro-diaspóricas, como a técnica silvestre, enfrentam a luta 

constante contra a invisibilização e desvalorização dentro de 

seu próprio território, apesar de sua riqueza técnica e da tradição 

profundamente enraizada na cultura local. Isso evidencia como 

a colonialidade continua presente na forma como as culturas 



245
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

colonizadas percebem suas próprias expressões, enquanto 

as culturas colonizadoras extraem o máximo de valor dessas 

linguagens ao reconhecer suas potencialidades técnicas e 

artísticas.

A construção de um imaginário no qual as artes 

eurocêntricas representam a arte universal, neutra e legítima, 

enquanto as expressões africanas, indígenas, afro-diaspóricas, 

dentre outras, são invariavelmente lidas como manifestações 

culturais ou políticas, reforça hierarquias e marginalizações 

dessas linguagens no campo artístico. Quando um corpo negro 

ou indígena ocupa o espaço da arte, ele frequentemente é 

interpretado pelo viés do engajamento político, mesmo que 

sua proposta não se coloque explicitamente nesse registro. Em 

contrapartida, a produção branca hegemônica tem o privilégio 

da neutralidade, sendo entendida como expressão puramente 

artística.

Essa ideologização desigual impõe desafios à presença 

de corpos racializados e suas estéticas nos espaços de 

formação e produção artística. Universidades, companhias 

de dança e instituições culturais ainda enfrentam resistência 

em reconhecer as epistemologias e práticas de matriz 

africana e indígena como equivalentes – e não apenas como 

influências ou elementos exóticos incorporados ao vocabulário 

da arte ocidentalizada. Essa marginalização se manifesta em 

dificuldades de financiamento, na escassez de currículos que 

contemplem essas expressões e no próprio modo como o 

público e a crítica percebem e legitimam essas práticas.

Ao problematizar essa assimetria, neste estudo se destaca 

a necessidade de contestar a concepção de “técnica”, 

deslocando-a de um paradigma eurocêntrico para reconhecer 

as sofisticações e especificidades das corporeidades negras 

e indígenas, por exemplo. Como propõe Martins (2021), a 

corporeidade não é apenas um meio de expressão, mas 

um campo de conhecimento que inscreve temporalidades, 

resistências e cosmopercepções que precisam ser 

reconhecidas em suas próprias lógicas. A arte, portanto, é um 

território de disputa simbólica e política.



246
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Ao longo deste texto, buscou-se evidenciar como as artes, 

enquanto campo de disputa simbólica, não apenas refletem, mas 

também reforçam a colonialidade do poder. As hierarquias que 

definem o que é considerado legítimo, sofisticado ou técnico 

nas artes são construções históricas e geopolíticas que 

operam em um regime de poder que marginaliza culturas não 

hegemônicas. Contudo, as práticas artísticas de resistência, 

embora marginalizadas, continuam a subverter a lógica 

dominante, reafirmando a necessidade de uma reconfiguração 

radical nas concepções de arte e de técnica.

A luta pela legitimação de expressões culturais fora 

da órbita eurocêntrica não se limita à subversão de uma 

hierarquia estética; ela está intimamente ligada às questões de 

universalidade e neutralidade que permeiam o discurso artístico 

dominante. A ideia de uma arte universal e neutra, muitas 

vezes tida como apolítica, é, na realidade, uma estratégia de 

manutenção de uma ordem simbólica colonial que ainda persiste 

em diversas formas de representação cultural. Esse processo, 

que despolitiza a arte ao dissociá-la de suas implicações sociais 

e culturais, será examinado no próximo subtópico, que aborda 

a universalização da arte europeia e sua contribuição para a 

subordinação de outras expressões culturais, muitas vezes 

mascaradas sob a fachada da sofisticação e da “técnica”.

3 Neutralidade, universalidade e sofisticação como como 
estratégia política

A concepção de que determinadas formas artísticas são 

neutras, universais e intrinsecamente sofisticadas tem sido 

amplamente utilizada como uma estratégia política de domínio 

cultural. Essa retórica permite que as artes hegemônicas se 

posicionem como padrão global, enquanto outras manifestações 

são relegadas ao status de “locais”, “exóticas” ou “identitárias”. 

Os rótulos dirigidos às linguagens não hegemônicas são 

muitos, enquanto as expressões artísticas das culturas 

dominantes seguem sendo apenas “arte”. No campo da dança, 

esse discurso tem sido historicamente empregado para 

apagar os vínculos políticos de determinadas linguagens – 



247
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

especialmente das danças tidas como “danças acadêmicas” –, 

promovendo a ilusão de que certos estilos emergiram de forma 

ideologicamente neutra, desvinculados de suas condições 

históricas e ideológicas. Enquanto isso, se reserva esse caráter 

político e especificidades culturais a outras linguagens, como 

faz com as danças da cultura hip hop, por exemplo, tidas como 

reacionárias e ideológicas.

As chamadas “danças acadêmicas” são aquelas cujas 

técnicas de ensino foram sistematizados e transmitidos por 

meio de métodos estabelecidos, com o objetivo de preservar 

e profissionalizar a arte da dança. O processo de formalização 

da dança começou com a sistematização das técnicas de balé 

na Europa, a partir do século XVII, principalmente na França e na 

Rússia, onde escolas e conservatórios começaram a ensinar a 

dança de maneira codificada. Ao longo do tempo, especialmente 

entre os séculos XVII e XIX, esse processo se consolidou e se 

expandiu, culminando no século XX com o reconhecimento da 

dança como uma disciplina acadêmica. Durante o século XX, 

em particular nas décadas de 1960 a 1980, as universidades, 

sobretudo nos Estados Unidos, começaram a oferecer cursos 

de graduação e pós-graduação em dança, transformando-a 

em uma área acadêmica legítima. Universidades como a 

Juilliard School e a New York University foram pioneiras nesse 

movimento, refletindo a crescente importância da dança no 

contexto educacional e cultural (Kassing, 2007).

Essa institucionalização gerou benefícios, como o 

reconhecimento da dança como campo de estudo, mas 

também reforçou padrões elitistas e eurocêntricos, legitimando 

determinadas expressões em detrimento de outras, privilegiando 

estéticas eurocêntricas e apagando ou ressignificando práticas 

corporais historicamente marginalizadas, enquanto “neutraliza” 

as questões políticas, sociais e culturais das linguagens 

acadêmicas, colocando-as como universais. O balé clássico 

é um exemplo central desse modelo, sendo historicamente a 

base da formação acadêmica em dança, seguido por outras 

linguagens, como o jazz e a dança moderna.



248
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Na Renascença francesa, o balé clássico desempenhou um 

papel fundamental na corte como prática social importante 

para a classe aristocrática, que precisava saber dançar para se 

integrar socialmente. As apresentações de dança, inicialmente 

parte das festas de salão, tinham uma forte motivação política, 

como arranjos matrimoniais e alianças entre reinos, além de 

reforçarem a figura do rei e a identidade nacional. Com a 

transformação gradual dos balés da corte, os profissionais 

começaram a dançar no lugar dos cortesãos, e, no final do 

século XVII, Luís XIV abriu os palcos dos teatros franceses 

para essas danças, elevando-as ao status de arte teatral. Essa 

separação entre a dança do povo e a dos teatros ajudou a 

consolidar a ideia de que a dança popular era inferior à dança 

artística e teatral. Tal distinção entre os tipos de dança 

refletia uma política nacionalista e ideológica, em que a dança 

teatral não só enaltecia o poder real, mas também reforçava 

o sistema político e os valores da monarquia absolutista 

(Almeida Neto, 2017). Não por acaso, ainda hoje, o balé clássico 

é considerado por muitos uma linguagem tecnicamente 

superior às outras: frases como “o balé é a mãe de todas 

as danças” são aceitáveis pelo senso comum, sem que se 

considerem os atravessamentos históricos, sociais e políticos 

tanto de sua origem e desenvolvimento quanto de sua prática 

contemporânea.

Com relação ao jazz dance, existem aspectos muito 

profundos referentes à cooptação, à apropriação e ao 

apagamento das origens dessa linguagem. O jazz dance não 

é em origem uma dança acadêmica, mas uma dança social 

popular de origem negra estadunidense, difundida como dança 

acadêmica,  na qual nomes como Bob Fosse, Jack Cole e Matt 

Mattox despontam como grandes referências. Enquanto isso, a 

história, origem e seus reais precursores e corporeidades são 

apagados e a dança é apropriada, reconfigurada e difundida 

como parte das danças acadêmicas.  

Outro exemplo significativo de apagamento dos 

atravessamentos políticos e ideológicos das linguagens tidas 

como hegemônicas e “politicamente neutras” se encontra na 



249
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

história da dança moderna. Seu desenvolvimento no início do 

século XX, particularmente na Alemanha, esteve diretamente 

ligado aos debates culturais e políticos do período (Figueiró, 

2024).

Rudolf Laban, um dos principais nomes em relação à origem 

da dança moderna, desempenhou um papel crucial no projeto 

político nazista por meio das chamadas danças-corais. Criadas 

com o intuito de disseminar a prática da dança entre amadores 

e promover a união do coletivo, estas foram rapidamente 

compreendidas pelo regime nazista como uma oportunidade 

de reforçar a identidade pura alemã, transformadas na 

Gemeinschaftstanz (dança comunitária) do povo alemão. 

Tal apropriação ideológica reforçava a construção de uma 

identidade racial homogênea e excludente, alinhando a dança 

aos ideais higienistas nazistas. Laban, enquanto diretor dos 

teatros estatais de Berlim, chegou a banir alunos não arianos de 

suas turmas de balé infantil e incorporou símbolos nazistas em 

suas coreografias. Ele explicitamente declarou estar criando 

“uma nova dança folclórica da raça branca, diferenciada das 

danças sociais da moda que demonstravam uma invasão de 

movimentos raciais estrangeiros” (Laban apud Kew, 1999, p. 78).

Nos Estados Unidos, por sua vez, a dança moderna também 

teve seu desenvolvimento atravessado por interesses 

políticos. Martha Graham, uma das figuras centrais desse 

movimento, utilizou a dança para reforçar valores nacionalistas 

nas décadas de 1930 e 1940, apoiada pelo governo da época. A 

“fase americana” de Graham, compreendida entre 1934 e 1944 

(Thomas, 1995), consolidou sua abordagem coreográfica como 

um meio de reforçar a autoestima nacional em um momento 

em que os Estados Unidos buscavam se reafirmar como uma 

potência global. Seus espetáculos dialogavam com o discurso 

do “destino manifesto” e do “sonho americano”, narrativas 

que justificavam intervenções estadunidenses em territórios 

estrangeiros. Essa dimensão expansionista é evidente até hoje 

na forma como a cultura dos Estados Unidos perpetua a ideia 

do pioneirismo e da exploração de novos territórios, inclusive 

no imaginário relacionado ao espaço, em que a National 



250
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Aeronautics and Space Administration (Nasa) é representada 

como a extensão moderna dessa vocação colonizadora.

Esses são apenas alguns exemplos de como a história da 

dança está repleta de episódios em que a linguagem corporal 

esteve diretamente ligada a valores políticos e ideológicos, o 

que se aplica a linguagens como o breaking e o voguing, e seus 

vieses de denúncia e enfrentamento à opressão e violência, 

bem como ao balé clássico, que já simbolizou tanto o esplendor 

dos czares russos quanto os valores do socialismo soviético. 

Diante desse histórico, torna-se evidente que nenhuma 

linguagem de dança é intrinsecamente neutra ou universal.

A universalidade, longe de ser uma característica inerente a 

determinadas formas artísticas, é uma construção política que 

opera dentro da lógica da colonialidade. Tornar algo universal 

significa posicioná-lo como um padrão absoluto, capaz de 

abarcar todas as experiências e conhecimentos possíveis, 

ao mesmo tempo que descarta ou subordina aquilo que não 

se conforma a esse modelo. Essa estratégia sustenta-se na 

premissa de que há uma cultura neutra e válida para todos, 

quando, na verdade, trata-se da imposição de um referencial 

hegemônico que apaga a diversidade e relega ao campo do 

“diferente” aquilo que não se encaixa em seus parâmetros. O 

pensamento colonial não apenas universaliza determinadas 

formas culturais, mas também naturaliza essa universalização, 

fazendo com que a dominação pareça um mero reflexo da 

excelência e não um projeto de poder.

Esse mecanismo se faz presente no campo da dança, em 

que linguagens corporais eurocêntricas são promovidas como 

técnicas neutras e universais, enquanto outras manifestações 

são tratadas como marcadas por contexto, origem ou 

identidade. O balé clássico, por exemplo, não é rotulado como 

“dança europeia”, mas como “técnica” por excelência, ao passo 

que danças africanas e afro-diaspóricas são frequentemente 

descritas como folclóricas, exóticas ou primitivas. Essa distinção 

artificial não reflete uma diferença real de complexidade ou 

elaboração técnica, e sim uma hierarquização que sustenta 

a colonialidade do saber e do ser (Quijano, 2005). O que se 



251
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

apresenta como universal é, na verdade, a fixação de um modelo 

que se autoproclama neutro e superior, desqualificando outras 

epistemologias corporais como específicas e localizadas. 

O discurso de neutralidade e sofisticação das danças 

hegemônicas é, na verdade, uma estratégia política que 

as posiciona em um patamar superior em relação a outras 

manifestações, classificando apenas estas últimas como 

políticas ou identitárias. A estratégia de neutralizar os vieses 

políticos e culturais de determinadas linguagens e reduzir outras 

expressões apenas a suas fundamentações políticas facilita 

o processo de universalização das linguagens hegemônicas, 

por apresentá-las como neutras, impondo uma perspectiva 

de diferença e outridade a expressões de outros contextos. 

Quando as expressões não hegemônicas são reduzidas a suas 

especificidades culturais e contextos políticos, elas continuam 

a ser vistas como linguagens complementares e insuficientes 

ao processo formativo em artes, por exemplo. Compreender 

a neutralidade como estratégia política permite desvelar os 

mecanismos que mantêm a colonialidade das artes e seus 

processos de legitimação, o que tensiona essas estruturas 

e abre espaço para epistemologias e estéticas contra-

hegemônicas, promovendo uma revisão crítica dos paradigmas 

que sustentam a hierarquização das expressões culturais.

A noção de sofisticação, frequentemente associada à 

excelência artística, é também um dispositivo de exclusão. 

Considerar uma arte sofisticada implica que ela atende a 

certos critérios estéticos e técnicos que a elevam acima de 

outras formas de expressão. No entanto, esses critérios não 

são naturais ou neutros, mas construídos historicamente a 

partir de dinâmicas de poder. Não seria a “técnica” a forma 

de fazer algo? Quem decide que certas formas de fazer são 

superiores a outras? Seria razoável dizer que a técnica exigida 

para executar um fouetté (um tipo de giro específico do balé 

clássico) é superior à técnica exigida para executar um moinho 

de vento (movimento do breaking no qual se gira com as costas 

no chão)?



252
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Esse processo de legitimação está diretamente ligado à 

colonialidade e à hierarquização dos corpos e saberes. Quando 

danças africanas são descritas como “primitivas” ou “exóticas”, 

por exemplo, não é a ausência de técnica que está em questão, 

mas a recusa em reconhecer suas lógicas de movimento como 

igualmente sofisticadas. A própria definição de técnica poderia 

ser ampliada para abarcar o modo de fazer algo dentro de um 

contexto específico, levando em consideração não apenas 

os princípios biomecânicos, mas também as epistemologias 

que cada linguagem corporal informa. Desnaturalizar a ideia 

de sofisticação como atributo exclusivo das tradições 

eurocêntricas permite questionar os sistemas de poder que 

sustentam essas distinções e reivindicar a legitimidade de 

outras expressões como igualmente elaboradas e complexas.

Ora, o ponto central aqui não está em questionar a 

validade técnica das ditas “danças acadêmicas” ou diminuir 

suas contribuições para o campo da dança, e sim discutir o 

tom de universalidade, neutralidade e excelência técnica que 

se atribui a essas linguagens, enquanto outras expressões 

são consideradas exóticas, primitivas ou reacionárias e 

ideológicas. É razoável admitir que danças como o balé 

clássico, por exemplo, vêm de uma tradição de séculos de 

sistematização e aprimoramento e, portanto, ocupam espaço 

formais e formativos. Porém, quais são as condições culturais, 

econômicas e estruturais que têm se articulado a fim de que 

outras linguagens também se estruturem e formalizem enquanto 

bases de formação artística? Quais espaços têm sido abertos 

para que outras linguagens sejam reconhecidas e pensadas 

para fins de pesquisa e treinamento? Qual o engajamento 

social no reconhecimento de outras corporeidades enquanto 

legítimas em suas especificidades e contextos culturais?

O ponto central aqui é questionar a hierarquização 

das linguagens, o mecanismo de neutralização de certas 

expressões e a estereotipação de outras, e apontar para a 

corporeidade como um campo de disputas, o que será discutido 

e aprofundado no próximo subtópico.



253
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

4 O corpo e a técnica: corporeidade em disputa

Fanon (2005), em Os condenados da terra, argumenta 

sobre uma das heranças da colonização, que foi o controle 

sobre corpos, corporeidades, comportamentos e suas 

práticas e expressões. Essa lógica estabelece um padrão 

sobre como o corpo deve ser, parecer, agir e se expressar, de 

modo que todo comportamento e prática fora desse padrão é 

reprimido e marginalizado. Consequentemente, impõe-se uma 

hierarquização das expressões artísticas que associa técnica 

e sofisticação a tradições eurocêntricas, enquanto desvaloriza 

as práticas corporais afro-diaspóricas, indígenas e outras 

formas não hegemônicas. Essa referência técnica eurocêntrica 

invisibiliza sistemas sofisticados de aprendizado e refinamento 

técnico em diversas linguagens corporais, afetando a maneira 

como são interpretadas e legitimadas, tanto nas instituições 

acadêmicas quanto socialmente.

As danças tradicionais indianas, como o bharatanatyam e 

o kathak, exemplificam um rigor técnico e uma sofisticação 

frequentemente ignorados pelo olhar ocidental, em que as 

técnicas são reduzidas ao “exótico” ou “étnico”. Essas práticas 

exigem anos de treinamento rigoroso, nos quais os dançarinos 

desenvolvem um controle absoluto sobre a postura, a respiração, 

a coordenação gestual e a precisão rítmica. O bharatanatyam, 

por exemplo, requer uma combinação extremamente refinada 

de alinhamento corporal, resistência física e domínio dos 

mudras (gestos codificados das mãos), que funcionam como 

uma linguagem simbólica altamente estruturada. Além disso, 

sua técnica inclui padrões rítmicos complexos, marcados por 

adavus (sequências coreográficas) que demandam agilidade, 

força e precisão milimétrica nos deslocamentos e batidas dos 

pés (Soares; Cippiciani, 2015).

Já o kathak, conhecido por sua virtuosidade na percussão 

dos pés e dos giros rápidos, exige um controle técnico exímio 

sobre padrões rítmicos extremamente detalhados, muitas 

vezes executados em ciclos de tempo fracionados. No entanto, 

apesar desse grau elevado de complexidade, essas danças são 



254
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

frequentemente marginalizadas no discurso hegemônico sobre 

técnica na dança, que privilegia paradigmas eurocêntricos 

e relega expressões corporais não ocidentais ao campo do 

exotismo ou da intuição. Esse apagamento reflete não apenas 

um desconhecimento da sistematização dessas práticas, mas 

uma hierarquização que reduz a excelência técnica a um único 

modelo normativo, invisibilizando epistemologias corporais 

diversas e igualmente sofisticadas.

Outro exemplo de reducionismo de expressões contra-

hegemônicas pode ser encontrado nas diversas linguagens 

das danças urbanas, como o voguing. Originado no início da 

década de 1970 dentro da cultura ballroom – um ecossistema 

de relações criado pelas comunidades negras e latinas 

LGBTQIA+ de Nova York – o voguing articula técnica, estilo 

e performatividade em um vocabulário sofisticado de poses, 

giros e dinâmicas corporais, incluindo diferentes categorias 

e suas especificidades performativas e biomecânicas. Além 

disso, a cultura ballroom se estrutura em torno de configurações 

coletivas chamas de houses (casas), nas quais os membros 

desenvolvem laços e relações que os ajudarão e guiarão 

dentro e fora das balls (eventos de baile), possibilitando-lhes 

desenvolver um forte senso de coletividade e organização 

hierárquica.

O voguing conta com três categorias dançáveis, sendo 

elas: old way (a primeira forma de voguing), vogue femme 

(alta performance) e new way (forma mais “moderna”), além 

de diferentes categorias estéticas, como runway (desfiles), 

face (beleza) e sex siren (autoconfiança e sensualidade). 

Sua prática requer um profundo estudo técnico, uma vez 

que as performances são sempre sustentadas no improviso. 

Cada categoria articula diferentes aspectos, como giros, 

saltos e poses complexas, alta flexibilidade, complexidade e 

leitura rítmica, e bases técnicas, como o arms control, que 

explora formas geométricas e abstratas com os braços 

e cuja inspiração são os hieróglifos egípcios, as revistas 

de moda e as artes marciais. No entanto, sua apropriação 

midiática frequentemente dissocia a dança de sua carga 



255
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

política original, desconsiderando as narrativas mobilizadas por 

seus praticantes e seu contexto de resistência, ao mesmo 

tempo que estereotipa sua corporeidade, minimizando sua 

complexidade técnica e a submetendo constantemente a 

questionamentos de cunho moral, com a intenção de reduzi-

las – como se a própria colonização e seus desdobramentos 

não fossem moralmente questionáveis. Assim, a sofisticação 

técnica dessa linguagem, bem como de outras das diversas 

danças urbanas, segue sendo subestimada nas instituições de 

dança tradicionais, se negando a reconhecer formalmente as 

complexidades dessas linguagens.

No contexto dessa disputa, a técnica silvestre emerge 

como um exemplo de enfrentamento à hegemonia 

eurocêntrica. Desenvolvida por Rosangela Silvestre, essa 

técnica é um treinamento de preparo físico com alto rigor 

técnico e biomecânico, e se fundamenta sobre elementos 

da natureza e princípios das danças afro-brasileiras, 

sistematizando uma técnica que articula a relação entre 

corpo, mente e musicalidade, e promovendo um entendimento 

técnico profundo do movimento. Entretanto, sua legitimação 

em espaços acadêmicos e de formação profissional no Brasil 

enfrenta barreiras institucionais que limitam sua inserção em 

currículos oficiais.

A predominância de técnicas eurocêntricas nas 

universidades e escolas de dança dificulta que metodologias 

não hegemônicas sejam reconhecidas como base de formação, 

reforçando a ideia de que técnicas não ocidentais ocupam um 

lugar complementar e lateral no ensino da dança. Casos como 

a implementação da técnica silvestre em alguns programas 

de dança internacionais contrastam com sua marginalização 

em instituições brasileiras, evidenciando a seletividade na 

legitimação dessas práticas.

Segundo o dicionário Michaelis (s.d.), a palavra “técnica” 

significa “Conjunto dos métodos e pormenores práticos 

essenciais à execução de uma arte ou profissão; conhecimento 

prático; prática; a maneira como uma dançarina ou um atleta 

usam os movimentos do corpo na execução do seu trabalho; 



256
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

a maneira como um escritor, um pintor, um escultor etc. usa os 

elementos técnicos de sua arte para melhor se expressar; o 

modo como algo é realizado; meio, método”. Logo, entende-se 

que “técnica” nada mais é do que a maneira de fazer algo. Ainda 

assim, percebe-se que culturalmente essa expressão ganha 

um cunho de hierarquização das “formas de fazer”, em que 

diferentes técnicas ocupam diferentes lugares na validação 

e legitimação social, desconsiderando-se a multiplicidade de 

técnicas e as especificidades e variáveis de cada uma.

Diante desse cenário, é necessário ampliar a compreensão 

sobre a técnica e a sofisticação nas artes do corpo, 

reconhecendo as epistemologias não hegemônicas e 

questionando os critérios que definem o que é considerado 

“excelência técnica”. A disputa por espaço no ensino, na 

pesquisa e no mercado da dança reflete um embate maior 

sobre quais corpos, saberes e histórias são legitimados ou 

marginalizados na construção da memória e do repertório 

artístico global. As artes afro-diaspóricas e indígenas 

frequentemente são enquadradas sob uma lógica dicotômica 

que opõe técnica e espontaneidade. No imaginário colonial e 

eurocêntrico, as expressões corporais não hegemônicas são 

muitas vezes interpretadas como manifestações intuitivas, 

instintivas ou naturais, enquanto as formas eurocêntricas são 

vistas como sofisticadas, estruturadas e detentoras de um 

estatuto artístico mais elevado. Essa hierarquização opera 

como um mecanismo de desvalorização de determinadas 

práticas corporais, invisibilizando seus códigos próprios de 

técnica, transmissão de conhecimento e sofisticação formal.

É importante reforçar que as linguagens artísticas carregam 

em suas estruturas, configurações, estéticas e dinâmicas 

valores culturais e civilizatórios de seus contextos de origem. 

Portanto, universalizar determinadas linguagens faz parte do 

mecanismo de universalizar uma cultura e seus valores e 

filosofias. Martins (2021, p. 73) contribui para essa reflexão 

ao discutir as performances indígenas e afro-diaspóricas, 

argumentando que, “como estilo cultural, essas práticas 

incorporam e ilustram valores, são um modo de apreensão e 



257
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

interpretação do mundo e, ainda, um meio de permanência e 

de pertencimento dos indivíduos”.

Há ainda o fato de que as expressões artísticas contra-

hegemônicas carregam em suas narrativas e estruturas 

“uma voz postural possante que confronta as pedagogias 

da ausência e da exclusão sistemáticas, desvelando os 

engenhosos métodos, aparatos e sistemas estruturantes 

do racismo e suas interdições recorrentes”. Assim sendo, o 

apagamento da legitimidade dessas linguagens também acaba 

por silenciar as denúncias que estas fazem, bem como “as 

muitas realizações do povo negro como elemento formador e 

constitutivo fundamental da cultura e da sociedade brasileiras” 

(Martins, 2021, p. 158).

Portanto, essa desvalorização das técnicas não 

hegemônicas tem impactos profundos na formação de 

artistas e na institucionalização dessas linguagens. No ensino 

da dança, por exemplo, é comum que técnicas clássicas 

e modernas eurocêntricas sejam tratadas como bases 

universais de treinamento, enquanto outras são relegadas ao 

status de complementares ou, ainda, de não técnicas. Essa 

dinâmica dificulta reconhecer que a sofisticação técnica 

de determinadas linguagens pode não se manifestar pelos 

mesmos padrões ocidentais, mas por meio de princípios como 

polirritmia, mobilidade postural, policentrismo, fluxo energético, 

complexidade rítmica e integração entre corpo e música, 

dentre outros.

A legitimação acadêmica e profissional também segue 

essa lógica, criando barreiras para a inclusão e valorização 

dessas expressões nos currículos formais e nas políticas 

culturais, exceto quando feitas a partir da ótica folclorista ou 

exoticista. A resistência de instituições de ensino à adoção de 

metodologias não eurocêntricas ilustra um entrave estrutural 

que impede a pluralização dos referenciais técnicos na dança.

Ao considerar o corpo como um campo em disputa, torna-

se evidente que a técnica não é um dado neutro, mas um 

construto político e ideológico. As hierarquias que determinam 

quais práticas são reconhecidas como arte refinada e quais são 



258
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

vistas como folclore ou performance espontânea são parte de 

um sistema de exclusão. Nesse sentido, repensar os critérios 

de técnica e sofisticação na dança e nas artes em geral não é 

apenas uma questão estética, mas também um gesto político 

de resistência e reconfiguração dos imaginários culturais. Para 

que haja uma transformação efetiva, é fundamental que políticas 

educacionais e culturais sejam reestruturadas de forma a 

contemplar metodologias não hegemônicas, assegurando o 

reconhecimento e a valorização dessas expressões como 

parte integrante do patrimônio artístico e cultural global.

Após refletir sobre a neutralidade e a universalidade como 

estratégias políticas, fica evidente que tais conceitos não são 

apenas abstrações teóricas, mas também táticas de controle 

e normatização que se refletem nas esferas das práticas 

culturais e artísticas, incluindo a dança. A ideia de que existem 

formas artísticas, corpos ou práticas culturais “neutras” 

ou “universais” serve para ocultar a natureza politicamente 

carregada dessas construções, muitas vezes alinhadas aos 

valores eurocêntricos. Tais estratégias, longe de promoverem 

uma verdadeira universalidade, buscam a imposição de um 

padrão único de comportamento e expressão, excluindo e 

marginalizando aqueles que não se encaixam nesse molde.

A dança, como campo de expressão humana, também 

reflete essa lógica. Não existe dança neutra nem universal, assim 

como não existe corpo neutro. O corpo sempre carrega em 

si as marcas de sua história, de sua cultura e de seu contexto 

social. E essas marcas não são apenas passivas, mas também 

ativas, interferindo nas práticas corporais e artísticas, bem 

como na formação do imaginário cultural e dos valores de uma 

sociedade. Nesse sentido, o corpo não é apenas uma entidade 

biológica, mas um “portal que, simultaneamente, inscreve e 

interpreta, significa e é significado, sendo projetado como 

continente e conteúdo, local, ambiente e veículo da memória” 

(Martins, 2021, p. 131).

O conceito de corpo-tela, desenvolvido por Martins (2021), 

fortalece essa reflexão ao destacar o corpo como um espaço 

de inscrição e transmissão que considera as especificidades 



259
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

das corporalidades diaspóricas. A performance no corpo-tela, 

assim, se torna uma forma de expressão criativa e política 

em que as marcas da herança colonial são reformuladas, 

contestadas e transformadas. O corpo-tela, ao se colocar 

como território de múltiplas narrativas, não apenas absorve 

influências externas, mas também reformula essas influências, 

criando novas formas de existência e resistência. O conceito 

de corpo-tela, portanto, é essencial para entender como 

as práticas de dança contra-hegemônicas não se limitam a 

reproduzir padrões, mas a recriar a história, a reexistir dentro 

das contradições do presente. Ele nos leva a refletir sobre 

a importância de desconstruir as normas impostas sobre o 

corpo, resgatando e valorizando outras formas de expressão 

corporal que desafiem a narrativa colonial e proponham novas 

possibilidades de leitura e interpretação do movimento.

A partir dessa premissa, o conceito de amefricanidade, 

proposto por Gonzalez (2020), será abordado como uma 

possibilidade de desmantelamento e reconfiguração das 

heranças coloniais apontadas neste estudo. A ideia de 

amefricanidade propõe um reencontro com as raízes africanas, 

ao mesmo tempo que reconhece a multiplicidade das 

experiências diaspóricas e a urgência de redefinir o corpo como 

uma ferramenta de resistência e reexistência, considerando as 

especificidades culturais do contexto latino-americano. Esse 

processo de desmantelamento da herança colonial não diz 

respeito apenas à recuperação da ancestralidade, mas também 

à reintegração das práticas corporais e culturais que foram 

sistematicamente marginalizadas. A dança, nesse contexto, 

pode se apresentar como uma prática de reexistência e de 

reapropriação, na qual o corpo, ao se configurar como corpo-

tela, reescreve a história, resiste às imposições e oferece 

novas formas de entendimento do que é ser e estar no mundo.

5 Amefricanidade como enfrentamento político, artístico e 
cultural

Se a colonialidade impôs um modelo de neutralidade 

e universalidade que apaga corpos, saberes e práticas, a 



260
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

amefricanidade (Gonzalez, 2020) surge como uma resposta que 

não se limita à teoria:  ela é ação, transformação e criação de 

novas possibilidades de existência. Mais do que um conceito, é 

uma ferramenta de enfrentamento prático frente aos impactos 

históricos e contemporâneos da colonialidade, construindo 

caminhos para a valorização das epistemologias afro-indígenas 

na América Latina.

Historicamente, a colonialidade operou para consolidar um 

modelo único de conhecimento e expressão, excluindo outras 

formas de existência. A ideia de universalidade serviu para impor 

padrões culturais europeus como norma, negando a pluralidade 

de experiências que compõem a identidade latino-americana. 

Por sua vez, a amefricanidade refuta essa imposição ao afirmar 

que a identidade do continente é intrinsecamente mestiça, 

afro-indígena, diversa e insurgente. Para que este estudo não 

seja apenas crítico, mas também propositivo, a categoria 

político-cultural da amefricanidade será abordada ao longo 

deste subtópico, a fim de refletir como esta pode ser articulada 

e aplicada enquanto prática concreta de enfrentamento  à 

colonialidade e criação de alternativas emancipatórias.

A proposta de “amefricanidade”, desenvolvida por Gonzalez 

(2020), não é apenas um modelo teórico para interpretar o 

mundo. É uma estratégia de reconfiguração das relações 

sociais, políticas e culturais, desafiando a centralidade europeia 

na produção de conhecimento. Ao afirmar que a América Latina 

é intrinsecamente afro-indígena, a amefricanidade questiona 

políticas públicas, currículos escolares, formas de ocupação 

dos espaços e relações de poder, provocando transformações 

concretas.

Para isso, a amefricanidade precisa ser incorporada ao 

cotidiano, em práticas que rompam com as hierarquias coloniais 

e gerem visibilidade para epistemologias historicamente 

marginalizadas. Isso significa ir além da denúncia acerca das 

violências estruturais e epistemológicas da sociedade, e propor 

novas bases para as relações sociais, como a implementação 

de currículos escolares que valorizem a história e os saberes 

afro-indígenas, a criação de espaços institucionais para as 



261
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

artes e filosofias afro-diaspóricas e o reconhecimento da 

ancestralidade como um elemento constitutivo da identidade 

latino-americana.

Se a dominação colonial ocorreu também pelo controle dos 

corpos, a resistência acontece na retomada desse território 

como espaço de insurgência. O corpo, na perspectiva 

da amefricanidade, não é apenas símbolo;  ele é meio de 

comunicação, arquivo vivo de saberes e campo de disputa. 

O corpo amefricano não se limita à resistência passiva, mas 

atua na construção de outras possibilidades de presença e 

pertencimento. Quando um dançarino de maracatu pisa forte 

no chão, ele não está apenas executando um movimento 

estético,  ele está evocando a memória dos povos que 

resistiram à escravidão e reafirmando sua existência em um 

mundo que tentou apagá-lo. Quando um jovem periférico se 

expressa por meio do hip hop, ele não está apenas ocupando 

um espaço,  ele está rompendo com as fronteiras simbólicas 

que tentam limitar sua subjetividade.

O conceito de corpo-tela (Martins, 2021) reforça essa 

ideia ao argumentar que o corpo não apenas reflete, mas 

reescreve e transforma sua própria história. E essa reescrita 

não acontece apenas na teoria: ela se dá nos movimentos das 

danças afro-brasileiras, na pedagogia das rodas de capoeira, na 

resistência dos corpos que ocupam os espaços urbanos, em 

manifestações culturais que rompem com os limites impostos 

pela colonialidade.

Para que a amefricanidade se torne prática cotidiana, e 

não apenas discurso, é preciso uma mudança estrutural. Isso 

significa intervir nas políticas educacionais, na formação de 

profissionais das artes e das ciências humanas, na formulação 

de projetos culturais e na organização de espaços de memória. 

A transformação precisa ocorrer tanto dentro quanto fora das 

instituições. De um lado, universidades e escolas devem incluir 

metodologias que dialoguem com os saberes tradicionais afro-

indígenas, promovendo o ensino da história e cultura afro-

diaspóricas a partir de seus próprios referenciais. Por outro 

lado, é necessário fortalecer redes comunitárias, criando 



262
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

espaços autônomos de ensino, cultura e produção intelectual 

que não dependam exclusivamente da validação e legitimação 

de estruturas coloniais.

É necessário, por exemplo, reformular currículos 

acadêmicos, incorporando saberes afro-indígenas e suas 

formas de transmissão, que incluem a oralidade, a musicalidade 

e a corporeidade como campos do conhecimento legítimos, e 

não apenas como formações complementares ou folclóricas. É 

também preciso ocupar espaços institucionais, garantindo que 

políticas públicas valorizem e incentivem produções culturais 

e artísticas que fujam do paradigma europeu, promovendo 

metodologias de ensino baseadas na oralitura e ampliando a 

compreensão de que a transmissão do conhecimento não 

precisa seguir apenas o modelo escrito.

Além disso, é indispensável fortalecer redes de formação e 

práticas comunitárias, estimulando pedagogias que já acontecem 

em terreiros, quilombos e periferias urbanas como centros de 

produção de conhecimento legítimo, bem como criar espaços 

de valorização das artes afro-indígenas, assegurando que seus 

praticantes possam viver de suas produções e ensiná-las em 

condições de dignidade e respeito.

A amefricanidade não propõe apenas resistência à 

colonialidade. Ela aponta caminhos concretos para a criação 

de novos mundos, nos quais as epistemologias afro-indígenas 

não sejam marginais, mas centrais na construção de futuros 

possíveis. Isso significa que não basta reconhecer a importância 

dessas práticas;  é preciso agir para que elas sejam incorporadas 

às políticas culturais, educacionais e sociais. O corpo, como 

território político, precisa ser visto como uma ferramenta de 

transformação, e o conhecimento afro-indígena como base 

para novas pedagogias e formas de organização social.

A amefricanidade já existe na prática. O desafio agora 

é consolidá-la como horizonte de construção coletiva, no 

enfrentamento direto à colonialidade que ainda estrutura tantas 

relações. É nessa ação cotidiana que acontece a verdadeira 

reexistência. Cada roda de capoeira, cada terreiro que mantém 

viva sua tradição, cada escola que ensina história a partir das 



263
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

perspectivas negras e indígenas representa um passo na 

direção dessa transformação.

Se a colonialidade construiu uma narrativa única e excludente, 

a amefricanidade responde com uma multiplicidade de vozes, 

corpos e práticas que afirmam sua existência e exigem um 

lugar legítimo na construção do presente e do futuro. O desafio 

agora é fazer dessa visão uma realidade concreta, ampliando 

as estruturas que sustentam esse projeto político e cultural de 

libertação.

6 Considerações finais

Ao longo deste estudo, buscou-se evidenciar como a 

colonialidade impôs padrões de neutralidade e universalidade 

que, na verdade, operam como mecanismos de apagamento de 

corpos, saberes e práticas não hegemônicas. A colonialidade 

estruturou uma hierarquização das linguagens artísticas na 

qual expressões eurocêntricas foram elevadas ao estatuto 

de sofisticação e excelência, enquanto manifestações não 

hegemônicas foram rebaixadas ao campo do folclore, da 

espontaneidade ou da primitividade. A universalização e a 

neutralização das inclinações políticas e das especificidades 

culturais das linguagens hegemônicas não são naturais, mas 

estratégias políticas de poder que sustentam essa lógica de 

exclusão.

Nesse contexto, o corpo se torna um espaço crucial de 

disputas numa sociedade colonial. Ele não apenas incorpora 

e ressignifica memórias; suas expressões e linguagens se 

apresentam também como ferramenta fundamental no 

enfrentamento à colonialidade. No campo das artes do corpo, 

essa disputa se manifesta na valorização de práticas corporais 

afro-diaspóricas e indígenas como formas legítimas de 

conhecimento, mas se estende a outras disputas estéticas, 

visuais e culturais que influenciam diretamente a construção 

do imaginário social. O corpo, portanto, não é neutro,  ele 

carrega marcas da história e opera como um território político 

de resistência e criação.



264
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Diante desse cenário, a amefricanidade, conforme 

formulada por Gonzalez (2020), emerge não apenas como um 

conceito teórico, mas como  ferramenta de enfrentamento 

e reorganização do pensamento. Ao reafirmar a centralidade 

das culturas africanas e indígenas na constituição da América 

Latina, a amefricanidade rompe com a lógica colonial e propõe 

a reconstrução das epistemologias marginalizadas a partir 

de seus próprios referenciais. Mais do que uma resposta à 

colonialidade, ela se configura como uma alternativa prática, 

possibilitando a reestruturação de espaços educativos, 

culturais e políticos.

A relação entre corpo, memória e resistência, explorada 

ao longo deste trabalho, destaca a importância de enxergar o 

corpo não como um elemento neutro, mas como território de 

disputa e transformação. A articulação do conceito de corpo-

tela (Martins, 2021) reforça essa perspectiva, apontando para a 

necessidade de legitimar práticas corporais afro-diaspóricas e 

indígenas como formas válidas de conhecimento e expressão. 

Essa valorização não pode ser apenas discursiva; ela deve ser 

acompanhada de políticas públicas, mudanças curriculares e 

ampliação do acesso a espaços de produção e difusão de 

saberes.

Entretanto, este estudo também apresenta limitações. A 

abordagem aqui desenvolvida se concentrou na análise da 

amefricanidade no campo das artes do corpo, mas há potencial 

para expandir essa perspectiva para outras formas de expressão 

artística, bem como para investigações mais aprofundadas 

sobre sua aplicação em políticas educacionais e culturais. 

Estudos futuros podem explorar como a amefricanidade pode 

ser operacionalizada em currículos acadêmicos, nas instituições 

de ensino formal e informal, e nas práticas pedagógicas que 

desafiam o eurocentrismo e fortalecem epistemologias afro-

indígenas. Além disso, pesquisas futuras podem investigar 

as implicações e disputas referentes a mudanças estruturais 

e curriculares, considerando seus agentes, e não apenas 

tratando a estrutura como um “fantasma”, bem como considerar 

especificidades regionais, temporais e históricas de diferentes 

contextos.



265
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

Por fim, neste estudo se reforça que a luta pela 

descolonização do conhecimento e das práticas artísticas 

não pode se restringir ao campo discursivo. É necessário criar 

estratégias de atuação que aproximem a amefricanidade das 

práticas cotidianas, promovendo sua incorporação em currículos 

escolares, políticas culturais e espaços de formação. Para 

que a transformação ocorra de forma efetiva, é fundamental 

fortalecer redes comunitárias e espaços autônomos de 

ensino, além de criar iniciativas que garantam a continuidade 

dessas epistemologias, bem como questionar os espaços 

formais enquanto únicos detentores de poder, conhecimento 

e formação.

O desafio que permanece é garantir que essa construção 

não seja apenas reativa, mas propositiva e contínua. Se a 

colonialidade estruturou narrativas excludentes, a amefricanidade 

surge como caminho para expandir possibilidades e afirmar 

outras formas de existência. Assim, neste estudo não se 

propõe uma conclusão, mas a abertura de novas perguntas, 

novos diálogos e novas possibilidades de reexistência.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA NETO, Arthur Marques. Dança: relações entre 

política e poder. Dança, Salvador, v. 4, n. 7, 2017. Disponível 

em: https://periodicos.ufba.br/index.php/revistadanca/article/

view/14570. Acesso em: 20 fev. 2025.

BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. 

São Paulo: Edusp, 2007.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2005.

FIGUEIRÓ, Maria Fernanda. Dança e política: a origem da 

dança moderna e a Alemanha nazista. Revista Badaró, Campo 

Grande, 16 out. 2024. Disponível em: https://www.revistabadaro.

com.br/danca-e-politica-a-origem-da-danca-moderna-e-a-

alemanha-nazista/. Acesso em: 20 fev. 2025.

https://periodicos.ufba.br/index.php/revistadanca/article/view/14570
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistadanca/article/view/14570
https://www.revistabadaro.com.br/danca-e-politica-a-origem-da-danca-moderna-e-a-alemanha-nazista/
https://www.revistabadaro.com.br/danca-e-politica-a-origem-da-danca-moderna-e-a-alemanha-nazista/
https://www.revistabadaro.com.br/danca-e-politica-a-origem-da-danca-moderna-e-a-alemanha-nazista/


266
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural da 

amefricanidade. In: ______. Por um feminismo afro-latino-

americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 127-138.

KASSING, Gayle. History of dance: an interactive arts 

approach. Champaign: Human Kinetics, 2007.

KEW, Carole. From Weimar movement choir to nazi 

community dance: the rise and fall of Rudolf Laban’s Festkultur. 

Dance Research: The Journal of the Society for Dance Research, 

New York, v. 17, n. 2, p. 73-96, 1999. Disponível em: https://

www.jstor.org/stable/1290839. Acesso em: 25 fev. 2025.

MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: 

poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: N-1, 2018.

MICHAELIS. Técnica. In: Dicionário Michaelis Online. São 

Paulo: Melhoramentos [s.d.]. Disponível em: https://michaelis.

uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/

T%C3%A9cnica/. Acesso em: 27 fev. 2025.

ORTIZ, Renato. Legitimidade e estilos de vida. In: ______. 

Mundialização e cultura. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 183-216.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e 

américa latina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do 

saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-

americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 227-278.

REZENDE, Ana Beatriz C.; PASSOS, Vera. Técnica silvestre 

e a força do encontro entre tradição e contemporaneidade: 

Ana Beatriz C. Rezende entrevista Vera Passos. Sala Preta, São 

Paulo, v. 23, n. 3, p. 220-239, 2024. Disponível em: https://www.

revistas.usp.br/salapreta/article/view/227812. Acesso em: 20 

fev. 2025.

SILVA, Luciane; SANTOS, Inaicyra Falcão dos. Colonialidade 

na dança e as formas africanizadas de escrita de si: perspectivas 

sul- sul através da técnica Germaine Acogny. Conceição/

Conception, Campinas, v. 6, n. 2, p. 162-173, 2017. Disponível 

em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/conce/

article/view/8648597. Acesso em: 20 fev. 2025.

https://www.jstor.org/stable/1290839
https://www.jstor.org/stable/1290839
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/T%C3%A9cnica/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/T%C3%A9cnica/
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/T%C3%A9cnica/
https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/227812
https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/227812
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/conce/article/view/8648597
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/conce/article/view/8648597


267
Rebento, São Paulo, n. 12, p. 236-267, dez. 2025

Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade 
em disputa

SOARES, Marilia Vieira; CIPPICIANI, Irani da Cruz. A 

materialidade do sagrado nas danças dramáticas indianas. 

Urdimento: Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, 

v. 2, n. 25, p. 49-71, 2015. Disponível em: https://revistas.udesc.

br/index.php/urdimento/article/view/1414573101242015049. 

Acesso em: 20 fev. 2025.

THOMAS, Helen. Dance, modernity and culture: exploitations 

in the sociology of dance. London; New York: Routledge, 1995.

WYNTER, Sylvia. Unsettling the coloniality of being/

power/truth/freedom: towards the human, after man, its 

overrepresentation: an argument. CR: The New Centennial 

Review, v. 3, n. 3, p. 257-337, 2003. Disponível em: https://

law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989/

Wynter-2003-Unsettling-the-Coloniality-of-Being.pdf. Acesso 

em: 20 fev. 2025.

Submetido em: 06/03/2025

Aceito em: 01/12/2025

https://revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/1414573101242015049
https://revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/1414573101242015049
https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989/Wynter-2003-Unsettling-the-Colonialit
https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989/Wynter-2003-Unsettling-the-Colonialit
https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989/Wynter-2003-Unsettling-the-Colonialit

	h.9qabo5e6c4s1
	h.4eox25xdhdh0
	h.313ysstnegpf
	h.elxro02ndr6c
	h.2l29hdib0fvj
	h.8utb82713ahs
	h.lu6nl1fv9ej7
	h.m3x05lwtg01
	h.r1a15xir3u5v
	h.yb323a5avh6f
	h.8o4f69opavoa
	h.epnis8m1ufqv
	h.efvqn69j12o3
	h.n2np2sz6imi6
	h.bfxjjrh6qap1
	h.pglti8rrdth1
	h.v25xgeuhmqbh
	h.a352eqax2w8f
	h.ht5ynsujz6g0
	h.csxxz2jczurc
	h.wc1zs5ph8s8l
	h.ymhvh5j8e1d
	h.6igdeysxcvj5
	h.lm9zcsui1hap
	h.xhf5anu7ikkg
	h.wzruuzrj859d
	h.rwv0bzlzci26
	h.9x78zg9xzgic
	h.ityocbb55n6q
	h.pxlctouujht7
	id.boejwdjgvgz5
	id.dv4sv1h7szbh
	id.9o72h663y0tk
	h.tf6trqsrfoxm
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	h.m2lj80566kcz
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.cjyq0s2tmmoi
	h.nbjvvvf8pusz
	h.1yqz34uqjyb0
	h.i8haefqhz89m
	h.xkku3u9yd329
	h.5jqcqth7gld6
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.1fob9te
	_p88h0rnn61wz
	_vpkkf3k9ltqi
	_aqkuwewfl91z
	_dq2jrvlh3jks
	Abertura
	Ataques woke na arte e na educação
	Para habitar as artes, um currículo queer
	Uma Sala Inteira a Sonhar
	encantamento em arte e educação na Fábrica de Sonhos
	Tornar-se Professora Performer Pesquisadora: um réquiem para uma servidora pública da rede municipal de ensino de São Paulo
	O educador como mediador cultural
	Teatro e artivismo indígena de Jaider Esbell para uma educação decolonial
	Corporeidades Negras no Ambiente Escolar: um lugar de aquilombamentos estéticos do teatro para lei 10.639/2003
	Colonialidade nas Artes: neutralidade, poder e legitimidade em disputa
	Princípios Norteadores para uma Pedagogia Singular do Lume Teatro
	Entre o ritual e a cena: apostas pedagógicas entre Angola e Brasil
	Saberes del teatrar y del expectateatrar desde una Filosofía de la Praxis Escénica
	Espaço Cultural Tupinambá na Cidade de Olivença – BA
	Eles Combinaram de Apagar Nossa História, mas Nós Combinamos de Não Esquecer: identidade indígena e ação política
	Diálogos Trans-hemisféricos: ativAÇÕES perforMÁGICAS indígenas e site-specific em Pe ataju jumali / Ar quente
	Arte Mura como estratégia de recuperação de memória
	Os saberes de terreiros de candomblé e de Exu para se pensar e fazer mediação de leitura

